
 

 
 

 

論三位一體 
 

按照整本《聖經》的教導去認識 

耶和華獨一的真   神和救主耶穌基督 

 
 

第三版修訂本 
 

 
邵俊 著 

 
紐約磐石教會 

 
www.churchofrock.net	

 
2025 年 11 月 28 日 

 
 



i  

獻給： 

 聖徒 

就是飢渴慕義尋求真理理 

 願意把信仰建立在《聖經》之上的天國⼦子⺠民 

 「就是⼀一切不從那教訓、不曉得他們素常所說 
        撒但深奧之理理的⼈人」。（啓示錄 2:24） 

 

也獻給： 

 三位⼀一體的信徒 

 希望能幫助您釐清有關經⽂文的問題 

 從⽽而識破三位⼀一體的迷惑 

然⽽而您不必閱讀本書以免被我「迷惑」 

 但願您做個對信仰和⽣生命負責的⼈人 

 靠聖靈的引導認真研讀《聖經》 

 把同時提及耶穌和  神的經⽂文逐⼀一列列出 

 直接查看《聖經》究竟如何闡述⼆二者的關係 

 為了了真理理信仰和永⽣生，豈豈不應當 

 「天天查考聖經，要曉得這道是與不是」?  
（使徒⾏行行傳 17:11） 

 

⼜又獻給： 

傳道⼈人 

望您成為耶和華獨⼀一真  神忠⼼心良善的僕⼈人 

按照整本《聖經》傳道 

切莫把信徒帶入拜偶像的⼤大罪之中！ 

「主耶和華如此說：我必與牧⼈人為敵！」 
領⽺羊走岔路路的，耶和華必與他為敵！ 

（以⻄西結書 34:10） 

 

我的禱告：  

      「求我們主耶穌基督的  神，榮耀的⽗父 
     將那賜⼈人智慧和啓示的靈賞給你們 
      使你們真知道祂。」（以弗所書 1:17） 



ii  

摘  要 
 

耶穌說：「⽗父怎樣在⾃自⼰己有⽣生命，就賜給他兒⼦子也照樣在⾃自⼰己有⽣生
命。」彼得說：「這耶穌，  神已經叫他復活了了」。把耶穌當作賜他⽣生
命、叫他從死裡復活的耶和華獨⼀一的  神敬拜，就是⼈人造神、拜偶像！ 

三位⼀一體或三⼀一真神把聖經反覆強調的耶和華獨⼀一真  神分成了了三
位：⽗父⼦子靈。⼜又說他們是合⽽而為⼀一的。可聖經從沒有說  神是三位⼀一體或
由⽗父⼦子靈組成。耶穌禱告：「⽗父啊…認識你獨⼀一的真  神，並且認識你所
差來來的耶穌…」。復活的耶穌對⾺馬利利亞說：「你…告訴他們說，我要升上
去⾒見見我的⽗父，也是你們的⽗父，⾒見見我的  神，也是你們的  神。」保羅說：
「然⽽而我們只有⼀一位  神，就是⽗父…」。許多這樣的經⽂文明確告訴我們： 
神就是⽗父，非⼦子也非賜下的靈；⽗父就是  神。這位⽗父不需要加⼦子和靈才構
成完整的  神。三位⼀一體偷換概念念，把這位⽗父變換成了了三位⼀一體的聖⽗父。
後者需加⼦子和靈才是完整的神。⽽而且三位⼀一體的神不⼀一定是⽗父，可以是⼦子
或靈。若若不細查很難分辨。這是三位⼀一體最陰險詭詐之處！  

三位⼀一體是在救主耶穌釘死復活升天之後三百多年年，由⼀一些神學家主
教們提出、經兩兩位羅⾺馬皇帝召開的兩兩次由⼩小部分主教參參加的會議討論、被
皇帝欽准，才確立為羅⾺馬帝國官⽅方天主教的信仰核⼼心。（這不是⼈人造神
嗎？）異異議者均遭羅⾺馬帝國和天主教殘酷鎮壓。 後來來⼗十六世紀發⽣生宗教改
⾰革，雖然抗議者們（新教徒）從天主教分裂出來來是因認識到天主教在某些
⽅方⾯面嚴重偏離了了聖經，但他們卻繼承了了三位⼀一體的教義，並與天主教⼀一樣
對異異議者趕盡殺絕！這樣⾄至今，天主教東正教和基督教（新教）主流都把
三位⼀一體作為信仰核⼼心。 

其實聖經中絕⼤大多數經⽂文不⽀支持三位⼀一體。那極少數的幾節經⽂文之所
以「⽀支持」三位⼀一體主要是因：1. 對沒有標點符號的原⽂文和多意字的解讀
和翻譯是在三位⼀一體的教義下完成的；2. ⼀一些經⽂文被改動以證明三位⼀一體
有聖經出處；3. 偷換概念念；4. 信徒⼼心中的三位⼀一體是「不可質疑」的信仰
核⼼心，在解讀經⽂文時都往這個核⼼心靠，即使非常牽強附會也覺得順理理成
章。從真理理⾓角度看，三位⼀一體明顯不符聖經教導；從來來源看，三位⼀一體完
全是⼈人的產物；從靈界的爭戰看，三位⼀一體是撒旦最⼤大的迷惑，為了了要混
亂⼈人對獨⼀一真  神耶和華的認識，讓基督徒連⼗十戒的第⼀一條都守不住！陷
入拜偶像的⼤大罪之中！  

神曾藉先知以賽亞說：「這百姓⽤用嘴唇尊敬我，⼼心卻遠離我；他們將
⼈人的吩咐當作道理理教導⼈人，所以拜我也枉然。」漠視聖經真理理，盲從⼈人的
教導，那是對⾃自⼰己的信仰和⽣生命極不負責。若若最後被關在天⾨門之外，只有
哀哭切⿒齒，後悔悔晚矣！警醒！ 



 

⺫ 錄 

 
第三版前⾔  ……………………………   1 

第⼀章. 引⾔……………………………   5 

第⼆章. 有關經⽂和翻譯   ……………   7 

第三章. 耶穌是誰   ……………………   23 

第四章. 三位⼀體的詭詐之處   ………   28 

第五章. 三位⼀體的來⻯去脈   ………   32 

第六章. 聖靈的奧秘……………………   36 

第七章. 結語……………………………   39 

第⼋章. 信仰告⽩   ……………………    43 

 

 



1  

第三版前⾔言 
 

通常基督徒都相信三位⼀一體是基督信仰的核⼼心。然⽽而，對於這麼⼀一個重

要的信仰核⼼心，你有沒有認真考查過它是不是基於《聖經》真理理？你在讀經

的時候是否注意到整本《聖經》除了了⼆二三節經⽂文講耶穌是  神
1
，其餘無數的

經⽂文都清清楚楚地把耶穌與  神描述成⼆二個不同的獨立的個體？即使在《聖

經》最後的啓示錄⾥里里，也同樣把  神和耶穌明確地分開成不同的⼆二位：「耶

穌基督的啓示，就是  神賜給他，叫他……」
2
。（請注意這兒說的是 

「  神」，不是三位⼀一體中的「聖⽗父」。《聖經》中的  神就是摩⻄西呼天喚地

向以⾊色列列⺠民宣告的耶和華獨⼀一的  神，也是耶穌藉禱告宣告的那位「⽗父

啊……認識你 - 獨⼀一的真  神」，也是第⼀一條誡命講得清清楚楚的那位：

「  神吩咐這⼀一切的話說：‘我是耶和華 - 你的  神……除了了我以外，你不可

有別的神 ’ 」
3
。） 

 

之所以提出上述⼆二個問題，是因為基督信仰的根基是《聖經》。對於任

何教義信條或傳統，我們都應該拿《聖經》來來對照⼀一下，看看是否⼀一致。如

果你認可這點的話，我非常⿎鼓勵你讀完本書。因本書的主要內容是分析三位

⼀一體是否符合整本《聖經》的教導，希望把弟兄姐妹帶回《聖經》，把基督

信仰建立在《聖經》之上，⽽而不是「神學理理論」之上。因諸如三位⼀一體的

「神學理理論」不是出⾃自《聖經》，⽽而是⼈人造神、拜偶像！ 

  

為什什麼這麼說呢？請看 1990 年年出版的英⽂文《聖經》新修訂標準版

（New Revised Standard Version，NRSV）在開始的「研讀輔助」中關於

三位⼀一體來來源的說明： 

 「希伯來來⼈人的信仰是嚴格的⼀一  神論。只有⼀一位  神，以⾊色列列的  神。

耶穌和他的⾨門徒當然相信這點。 

基督教會堅持⼀一  神論的信仰。但教會⼜又承認  神可以通過不⽌止⼀一種⽅方

式被體驗到。早期的基督徒感覺（sense）到，  神在耶穌⾥里里⽤用⼀一種獨特的

⽅方式接近他們。耶穌死⽽而復活後，他們開始說：‘  神差遣了了他的兒⼦子’。  

神，就是他們知道的⽗父曾以⼦子的樣式來來到他們中間。 

                                                
1 本⽂文中 「神」這個字若若前⾯面有空格，表明是指真  神，類類似英⽂文的 God。 
2 啓示錄 1:1 (和合本，以下同，除非有特別說明。) 
3 申命記 6:4；約翰福⾳音 17:1-3；出埃及記 20:1-3 



2  

他們已經在拓拓展⼀一  神論的信仰。但接下來來有更更多的事發⽣生。很快他們

會體驗（experience）到以聖靈形式的  神。他們會需要找到新的語⾔言來來描

述  神。 

新約的作者們沒有發展出完整的三位⼀一體教義。但他們使⽤用了了⼆二節經

⽂文：⾺馬太福⾳音 28:19，哥林林多後書 13:14。後來來的基督徒認為這⼆二節經⽂文暗示

了了三位⼀一體的教義。所以他們以這⼆二節作為原材料料，發展形成了了三位⼀一體的

教義 - 存在於三個個體（位格，persons）中的⼀一位  神。」 

 

這段話非常清楚地講了了以下幾點： 

1. 耶穌和他的⾨門徒是篤信希伯來來⼈人信仰的獨⼀一  神。（誰是希伯來來⼈人

信仰的獨⼀一  神？那就是耶和華獨⼀一的  神、亞伯拉罕的  神、以撒的  神、

雅各的  神、摩⻄西的  神、古代和現代以⾊色列列⼈人敬拜的那位獨⼀一的  神！以⾊色

列列⼈人信仰的  神不是三位⼀一體的神。因此，三位⼀一體完全超出了了耶穌基督和

他的⾨門徒對  神的認知。這樣的教義能作為基督信仰的核⼼心嗎？） 

2.  神以⼦子或靈的樣式出現，是早期基督徒的「感覺」或「體驗」。

（經上說  神差遣了了愛⼦子耶穌，並賜下了了聖靈；但沒有說  神以⼦子或靈的樣式

出現於信徒中，也沒有說  神是⼦子或賜下的聖靈。因此，  神以⼦子或賜下的靈

的樣式出現不是《聖經》的教導，⽽而是如同新修訂標準版譯者所說：是早期

基督徒的「感覺」或「體驗」。） 

3. 新約沒有完整的三位⼀一體教義。【其實不是沒有完整的教義，⽽而是

根本沒有！這兒提及的唯⼀一的⼆二節「暗示」三位⼀一體的經⽂文：太 28:19 和林林

後 13:14，與三位⼀一體根本沒有關係（請⾒見見第⼆二章）。】 

4. 三位⼀一體是後來來的基督徒從太 28:19 和林林後 13:14 這⼆二節有「暗

示」的經⽂文中發展出來來的教義。（這不是⼈人造神嗎？難道《聖經》沒有⼀一次

性地把真道清清楚楚地交付給聖徒
4
？難道《聖經》沒有明確地告訴我們  神

是誰 - 這個信仰的⾸首要問題，只是暗示了了⼀一下，要後⼈人從中去推論  神是誰

嗎？） 

 

雖然新修訂標準版的譯者們知道並講述了了以上幾個事實，但他們仍信仰

三位⼀一體。想必那些熟讀《聖經》並瞭解歷史真相的傳道⼈人牧師等也是⼀一

樣；⽽而⼀一般不怎麼讀經也不瞭解歷史事實的信徒，那就更更不⽤用說了了。所以， 

                                                
4
 猶⼤大書 3 



3  

在此不得不問⼀一個最基本的問題： 

基督信仰究竟以什什麼為根基？以個⼈人的「感覺」？「體驗」？ 

 

還有另外⼆二個顯然的問題如下： 

 

是否耶穌和他的⾨門徒對  神的認識不夠完整，需要後來來的信徒對之

進⾏行行「拓拓展」？ 

 

是否《聖經》對  神的介紹和描述不⾜足以讓⼈人認識獨⼀一的真  神，需

要後來來的信徒因⾃自⼰己的感覺體驗去尋找新的語⾔言來來描述  神？ 

 

請您暫停於此，花點時間思考⼀一下這幾個問題，答案是什什麼？也⿎鼓勵您

詢問牧師傳道⼈人神學家等等，答案應該是什什麼。 

 

⾃自從 2017 年年本書第⼀一版發表後，果然不出所料料，我們教會被絕⼤大多數

的教會和信徒定為邪教，我成了了邪教頭⼦子。 可是，當我要求這些把我們斷定

為邪教的「正教」信徒傳道⼈人牧師等依據《聖經》對本書進⾏行行批判時，對⽅方

都回避了了。雖然⼀一般信徒都認同《聖經》是基督信仰唯⼀一的標準，但是，實

踐起來來卻是另⼀一回事。有幾次在⼤大街上有⼈人衝著我、斥責我是異異端邪教。我

請她打開她⼿手裡的《聖經》，看看《聖經》是怎麼說的。她就⽀支⽀支吾吾地走

了了。有個傳道⼈人說，不承認耶穌是完全的  神就是異異端。 

我問：「你⽤用什什麼標準判斷異異端？《聖經》？神學理理論？教會傳統？」 

答⽈曰：「《聖經》依據。」 

然後我說：「那請找任何⼀一本新約的書，把同時提到耶穌和  神的經⽂文

列列出來來，讓各位弟兄姐妹看看《聖經》是如何講耶穌與  神的關係的。這樣

直接簡單明瞭，不⽤用⼈人說什什麼。」 

過了了半天，答⽈曰：「鄙⼈人不才，還真寫過⼀一篇耶穌是⼈人的⼩小論⽂文呢。」 

之後就沒有下⽂文了了。 

 

為什什麼會出現這種情況？那是因三位⼀一體的論據基本都是「神學理理

論」，或者就是本書論述到的寥寥無幾的有各種問題的經⽂文。他們很清楚

《聖經》中絕⼤大多數的經⽂文是不⽀支持三位⼀一體的。（懇請各位請翻開新約的

任何⼀一本書，把同時提到耶穌和  神的經⽂文列列出來來，看看這些經⽂文究竟是如



4  

何講耶穌與  神的關係的， 是不是⽀支持三位⼀一體。做⼀一個對⾃自⼰己的信仰和⽣生

命負責的⼈人！）他們也不讀本書的內容，只是⼀一看不認同三位⼀一體，就立⾺馬

斷定為邪教。⼀一些基督徒常說不要論斷⼈人，卻常論斷⼈人。 可悲可嘆！ 

 

本書收集並論述了了通常被⽤用來來論證三位⼀一體的經⽂文。這些經⽂文之所以被

⽤用於⽀支持三位⼀一體，主要有以下幾個原因：1. 對沒有標點符號的原⽂文和多意

字的解讀和翻譯⼤大多都是在三位⼀一體的教義下進⾏行行的；2. 經⽂文被改動以證明

三位⼀一體有《聖經》出處；3. 偷換概念念；4. 先入為主：信徒⼼心中三位⼀一體

是「不容質疑」的信仰核⼼心，在解讀經⽂文時都往這個核⼼心靠，即使非常牽強

附會也覺得順理理成章。所以，希望信奉三位⼀一體的弟兄姐妹先看⼀一下本書對

這些經⽂文的論述，然後再拿這些經⽂文來來為三位⼀一體辯護不遲。 

 

本書第三版的第四章特別剖析了了三位⼀一體的詭詐之處。三位⼀一體最詭詐

之處是偷換概念念，把《聖經》中的⽗父（或天⽗父、聖⽗父）等同於三位⼀一體中的

聖⽗父，讓信徒以為三位⼀一體中的聖⽗父就是《聖經》中的⽗父。其實《聖經》中

的⽗父就是  神；反之亦然： 神就是⽗父（不是⼦子，也不是賜下的聖靈）。例例如

復活的耶穌對⾺馬利利亞說：「你往我弟兄那裡去，告訴他們說，我要升上去⾒見見

我的⽗父，也是你們的⽗父，⾒見見我的  神，也是你們的  神。」保羅說：「然⽽而我

們只有⼀一位  神，就是⽗父 - 萬物都本於他。」
5
 ⽽而三位⼀一體中的⽗父需要加上

⼦子和靈才能構成完整的神；三位⼀一體中的神不⼀一定就是⽗父，可以是⼦子，也可

以是賜下的聖靈。所以，《聖經》中的⽗父與三位⼀一體中的⽗父是不同的概念念。

若若不仔細究查，很難看出其中的區別。這就是撒旦最迷惑之處！ 

 

總之，本書的⽬目的在於幫助信徒們歸回《聖經》、識破三位⼀一體這個撒

旦最⼤大的迷惑、並認識耶和華獨⼀一的真  神、也能按著《聖經》的教導來來認

識我們的救主耶穌基督。我禱告所求的，正如保羅所說：「求我們主耶穌基

督的  神，榮耀的⽗父，將那賜⼈人智慧和啓示的靈賞給你們，使你們真知道

祂。」
6
 當然也歡迎各位對本書進⾏行行批判，但請憑《聖經》講話，不要講⼈人

的話，也別搬神學理理論出來來。因你我都知道基督信仰的唯⼀一根基是《聖

經》。所以  神是誰，只能憑  神的啓示 -《聖經》。《聖經》說  神是誰，

我們就信  神是誰。作為被造的⼈人是完全沒有資格和能⼒力力去推論造物主  神是

                                                
5
 約翰福⾳音 20:17；哥林林多前書 8:6 

6
 以弗所書 1:17 



5  

誰。否則就是⼈人造神、拜偶像。 對於敬拜真  神的信仰來來說，⼈人造神拜偶像

是第⼀一⼤大罪。舊約眾先知譴責以⾊色列列⼈人最多最嚴厲的就是拜偶像。這也是為

什什麼⼗十戒的第⼀一條就明確告訴我們唯有耶和華是獨⼀一的真  神，除他以外不

可有別的神，第⼆二條就是禁⽌止拜偶像。警醒！不要再陷於這樣的⼤大罪之中！ 

 

 

第⼀一章． 引⾔言 
  

三位⼀一體（Trinity）是天主教（Catholic Church）、主流基督教

（Christian Church）和東正教（Eastern Orthodox Church）的信仰核

⼼心。任何異異議都會被他們裁定為異異端或邪教。然⽽而，事實是《聖經》⾥里里根本

沒有三位⼀一體（Trinity）這個詞，也沒有講三位⼀一體這個「神學」概念念。三

位⼀一體是在耶穌釘死復活後三百多年年的公元四世紀時期，經羅⾺馬皇帝召開的

兩兩次由少數主教參參加的會議討論確定的羅⾺馬天主教官⽅方信仰核⼼心。什什麼是三

位⼀一體？對於這個所謂的「奧秘」，有⼀一些略略微不同的說法，也有叫「三⼀一

真神」的。但，主要內容都是⼀一樣的：⼀一位神有三個位格（persons）或神

由⽗父⼦子靈組成。四世紀的亞他拿修信經是早期最經典的三位⼀一體的教義，被

稱為天主教和基督教三⼤大信經之⼀一。摘要如下： 

「我們敬拜三位⼀一體 (trinitate) 的獨⼀一  神；這獨⼀一  神⾥里里的三位乃是

合⽽而為⼀一的。獨⼀一  神⾥里里的三位彼此間不混亂，其本質也不分開。此三位乃

是：聖⽗父、聖⼦子、聖靈。然⽽而聖⽗父、聖⼦子、聖靈乃是在同⼀一個神性本質 

(divinitas) 內；祂們的榮耀及永恆中的威嚴也是相同的。聖⽗父是怎樣的  

神，聖⼦子也就是那樣的  神，聖靈亦是那樣的  神…… 聖⽗父並非是經由某某

或某物⽽而產⽣生的 (factus)，並非是受造的，也非被⽣生的；聖⼦子是單單是經由

聖⽗父⽽而產⽣生的，但並不是被聖⽗父所造，⽽而是經由聖⽗父所⽣生出 (genitus)；聖

靈是經由聖⽗父和聖⼦子⽽而產⽣生的，但並不是被造，也不是被⽣生出，⽽而是從聖⽗父

和聖⼦子⽽而發出 (procedens)…… 在此三位⼀一體獨⼀一  神中的三位之間，並無

前後、尊卑卑、⼤大⼩小之分別；三位乃是共同的永恆及同等。」
7
 

 

三位⼀一體把《聖經》啓示我們的獨⼀一  神分成了了三位，聲稱敬拜三位⼀一

體的獨⼀一  神。其實《聖經》裡根本沒有三位⼀一體這個詞，也沒有三位⼀一體

                                                
7
  https://en.wikipedia.org/wiki/Athanasian_Creed (2024 年年 12 ⽉月 17 ⽇日)  

中⽂文⾒見見 http://christ.org.tw/faith/athanasian_creed.htm （2024 年年 12 ⽉月 17 ⽇日） 



6  

這樣的說法。《聖經》說得非常清楚明⽩白：耶和華  神就是獨⼀一的真  神；並

沒說  神是由聖⽗父聖⼦子聖靈組成。  神所吩咐的⼗十戒的第⼀一條就是：「我是耶

和華你的  神，曾將你從埃及地為奴之家領出來來。除了了我以外，你不可有別

的神。」
8
  因此，除了了耶和華  神之外沒有別神，耶和華  神就是那唯⼀一的  

神。那麼把  神分為三位，即聖⽗父聖⼦子聖靈，然後⼜又說三位合⽽而為⼀一，成為

獨⼀一的  神，符合《聖經》真理理嗎？按著三位⼀一體的說法，耶和華是誰呢？

是那聖⽗父呢，還是聖⽗父聖⼦子聖靈合成的神呢？弟兄姐妹們，你能根據《聖

經》告訴我嗎？基督徒信仰的是那位創造天地萬物及⽣生命的  神。如果我們

連  神是誰都搞不清楚，那我們信的是什什麼呢？如果我們連  神所吩咐的第⼀一

條誡命就守不住，那我們就是拜偶像的。我們豈豈不是在仇敵撒旦嗤笑之下？

我們將來來如何⾒見見  神呢？想必基督徒都明⽩白拜偶像的結局是什什麼！警醒！ 

  

我是 1993 年年來來美國後才開始接觸基督信仰，知道了了有位創造萬物的  

神。半年年後被聖靈感動，就認罪悔悔改接受了了  神通過耶穌基督所賜的救恩。

當時對於三位⼀一體的教義並非明⽩白，但也就接受了了，因為⼤大家都說這是基督

信仰的核⼼心。牧者們和弟兄姐妹們試著⽤用各種⽅方式比如⽔水的三態等來來解釋這

個「深奧」的概念念。都是似懂非懂，可都以為三位⼀一體就是《聖經》的真

理理，都這樣不清不楚地接受這個信仰「核⼼心」。沒有⼈人想真正搞清楚，也無

法搞清楚，因為那是⼀一個「奧秘」嘛。其實，「  神是誰」是任何⼀一個信仰

的最根本也是最重要的問題，因  神是信仰的對象。如果「  神是誰」都搞不

清楚、都是⼀一個「奧秘」，那這個信仰就是瞎⼦子摸象。所以，⼗十誡第⼀一條就

說清楚了了這個問題。整本《聖經》也清清楚楚地告訴我們唯有耶和華是獨⼀一

的真  神。可是，三位⼀一體把「  神是誰」攪渾了了，變成了了⼀一個「奧秘」，⽽而

且成了了基督信仰的根基！ 在教會⾥里里你可以到處聽到三位⼀一體。不但如此，很

多時候乾脆說耶穌就是  神、  神就是耶穌。唱詩敬拜  神時，常變成了了敬拜

耶穌。向  神禱告的時候，常變成了了向耶穌禱告，禱告結束時，⼜又是奉耶穌

的名禱告。有些教會甚⾄至只向耶穌禱告。有⼈人甚⾄至把《聖經》中「 神說」或

「耶和華說」變成了了「耶穌說」。這⼀一切到底對嗎？符合《聖經》真理理嗎？  

 

後來來通過不斷地學習《聖經》，我發現《聖經》中雖然有幾處講到耶穌

是  神，但其餘無數的有關經⽂文都說耶穌是  神的兒⼦子，耶穌也從沒⾃自稱為  

                                                
8 出埃及記 20:2-3 



7  

神。⼼心裡不免產⽣生疑問：耶穌是  神的兒⼦子？還是  神？耶穌⾃自⼰己常常向  神

禱告，並教導我們要向⽗父、就是  神禱告，後來來⼜又說我們要奉他的名向  神禱

告
9
 ，但是從來來沒有說要向耶穌他⾃自⼰己禱告。那麼把  神放在⼀一邊，直接就

向耶穌禱告，到底對嗎？不知弟兄姐妹是否也有同樣的問題？或者根本就沒

有思想過這些問題？ 

 

然⽽而，這些問題總是不斷地出現在我的腦海海裡，⽽而且經常也有⼈人問。所

以，我以為有必要嚴肅認真地去找答案。因我們都要對⾃自⼰己的信仰負責，不

可隨隨便便便便盲從⼤大流。敬拜  神，需要⽤用靈，也必須按照真理理
10
。否則你也可

以參參加穆斯林林的敬拜，因為他們也說在敬拜那位創造天地的  神。否則，現

代基督教（也稱為新教，Protestants）也不⽤用背著叛教的罪名從羅⾺馬天主

教分離出來來了了。⼗十六世紀天主教的修⼠士⾺馬丁路路德等看到天主教嚴重偏離了了

《聖經》的真理理，所以才與其他⼀一些天主教徒發起宗教改⾰革運動，形成了了現

代的基督教。當時⾺馬丁路路德及其跟隨者被天主教裁定為叛教者。天主教對這

些「叛教者」進⾏行行了了極其殘酷的逼迫，引起後者的反擊。因此雙⽅方爆發了了戰

爭，斷斷續續約⼀一百多年年，導致數千萬⼈人喪⽣生。⼆二零⼀一六年年，當時的教皇正

式為此道歉，並要求天主教徒們也能原諒其他基督徒對他們的冒犯
11
。所

以，你若若是⼀一個虔敬的信徒、⼀一個對⾃自⼰己信仰認真負責的⼈人，你就應該認真

嚴謹地對待三位⼀一體的教義。若若符合《聖經》真理理，就必須持守；若若不符，

就必須摒棄。 否則，我們是在把⼈人的吩咐當作真理理， 枉然地敬拜  神
12
。 

 

 

第⼆二章． 有關經⽂文和翻譯 
 

搞清上述系列列問題的基本前提是，我們的信仰必須是建立在整本《聖

經》上，任何⼈人的教導或傳統若若不符《聖經》，那都是不可取的。斷章取

義、或以⼀一蓋全，也都是不可取的。還有⼀一個非常重要、卻常常被忽略略的事

實是我們現有的《聖經》有不少的缺陷，來來⾃自於古時⼿手抄過程以及後來來對沒

有標點符號的原⽂文的解讀翻譯過程，簡述如下。 

                                                
9 ⾺馬太福⾳音 6:6-13；約翰福⾳音 15:16；16:23-24 
10
 約翰福⾳音 4:23-24 

11 https://www.thetrumpet.com/13544-pope-apologizes-for-killing-protestants（2024 年年
12 ⽉月 17 ⽇日） 

12
 以賽亞書 29:13；⾺馬太福⾳音 15:8-9 



8  

《聖經》的原稿都已經遺失。從最初的《聖經》到現有的《聖經》，多

經轉錄，特別是早期的時候都是⼿手抄，其中個別地⽅方有所差錯疏忽，比如抄

錯字、漏字或加字，是很難保證不會發⽣生。這種情況尤其常⾒見見於新約部分。

和合本《聖經》中經常有「（有古卷在此有……等字）」或「（有古卷

無……等字）」之類類的註解。這些註解其實就說明了了：在很久以前就有這種

漏字或加字的情況。新約各書在公元⼀一世紀就已經⽤用希臘⽂文寫成。⽽而現在有

的新約希臘⽂文抄本最早的卻是公元三世紀的作品，有近百份公元三⾄至四世紀

的抄本，有三千多份公元四⾄至⼗十五世紀的抄本。四世紀時新約被譯成拉丁

⽂文，拉丁⽂文的各⼿手抄本中⼜又有許多歧異異之處。⼀一九九三年年出版的《內斯尼—

亞蘭蘭希臘⽂文新約》（Nestle-Aland’s Novum Testamentum Graece）收集

了了約⼀一萬個異異⽂文。⽽而且個別之處甚⾄至會有⼀一整句句或⼀一⼤大段的差別。如⾺馬太福

⾳音六章⼗十三節（6:13），和合本的原⽂文是這樣的： 

「不叫我們遇⾒見見試探；救我們脫離凶惡惡（或作「脫離惡惡者」）。因為國

度、權柄、榮耀，全是你的，直到永遠。阿⾨門（有古卷無「因為」⾄至「阿⾨門」 等

字）。」 

⼜又比如英⽂文新國際版《聖經》（New International Version，NIV），

有 註 解 說 道 ： ⼀一 些 最 早 的 和 最 可 靠 的 抄 本 和 其 它 ⼀一 些 古 老 的 ⾒見見 證

（witnesses）是沒有約翰福⾳音 7:53-8:11 這部分的（相當於和合本的 8:1-

11）。⽽而和合本卻沒有這樣的註解。（會給讀者造成什什麼影響呢？） 

 

更更糟糕、讓⼈人驚⼼心觸⽬目的是，⼀一位對新約有深度研究的神學講師⿈黃錫⽊木

指出：在抄寫的過程中，有⼈人刻意對原⽂文進⾏行行改動。並⽤用例例證說明修改的⽬目

的有時是為了了證明三位⼀一體
13
。比如最早的新約希臘⽂文印刷版 - 伊拉斯謨版

本（Erasmus）的第三版在約翰⼀一書五章七-⼋八節之間加上了了「在天上做證

的，有⽗父、道和聖靈，並且這三位是⼀一致的」。當時很多⼈人認為這句句經⽂文是

⼀一個叫弗洛洛依（Froy）的修⼠士捏造的。英王欽定本《聖經》（King James 

Version, KJV）⽬目前還保留留這句句經⽂文。⽽而後期的英譯本都沒有這節經⽂文，和

合本也沒有這節經⽂文；顯然，都是因為意識到這節經⽂文太明顯是被⼈人故意加

上的。⼜又如，梵蒂岡抄本和⻄西乃抄本被公認為新約希臘⽂文兩兩⼤大最可靠最純淨

的抄本，⽽而這位神學講師卻發現在梵蒂岡抄本第 1512 ⾴頁的經⽂文旁有這麼⼀一

個批注：「 你這⼜又蠢⼜又壞的⼈人，本來來的語句句就好嘛，根本就不應該改！」
14
 

                                                
13
 ⿈黃錫⽊木：《新約研究透視》第 283-285 ⾴頁。 

14
 ⿈黃錫⽊木：《新約研究透視》第 274 ⾴頁。 



9  

更更何況經翻譯的《聖經》。⾸首先，以哪個抄本為藍藍本翻譯是⼈人的選擇。

第⼀一本希臘⽂文新約印刷版 - 伊拉斯謨版本是在非常倉促的情況下於 1516 年年

出版。伊拉斯謨當時⼿手裡僅僅只有六份比較晚期⽽而且「粗挑濫濫選」（⿈黃錫⽊木

語）的希臘⽂文⼿手抄本，⽽而且均沒有啓示錄最後六節，於是⽤用拉丁⽂文《聖經》

翻譯回希臘⽂文作為原⽂文。可⾒見見新約希臘⽂文第⼀一印刷版不是嚴謹之作（雖後來來

有三次修訂）。但隨著廣泛使⽤用，這個版本就成了了「公認經⽂文」、「標準經

⽂文」或現今所謂的「主流經⽂文」，也成了了後來來的⼤大多數新約翻譯本的藍藍本，

包括於 1611 年年開始發⾏行行的最早的英⽂文版《聖經》英王欽定本。
15
 英王欽定本

後來來成了了英⽂文世界的權威版本，迄今除了了糾正⼀一些拼寫錯誤等外，沒有再

版。⼀一九零⼀一年年出版的美國標準版（American Standard Version， ASV）

是英王欽定本的修訂版。其中新約部份於 1946、1971 年年兩兩次修訂，後改稱

修訂標準版（Revised Standard Version）。修訂標準版的前⾔言中指出英王

欽定本有嚴重的缺陷（grave defects）。⼗十九世紀末，⼀一些英國學者根據

當時認為較好的抄本和⼀一些古卷，對英王欽定本進⾏行行了了修訂，於 1885 年年出

版了了修訂本（Revised Version）。於 1919 年年⾯面世的和合本是過去約百年年中

使⽤用最廣泛的中⽂文譯本，其翻譯是以修訂本為藍藍本。 

 

其次，譯者是否完全明⽩白原⽂文的意思（比如⼀一字多意、比喻或預表等情

況）、翻譯的個別詞句句是否完全忠於原⽂文，都是不能百分之百肯定的。尤其

是《聖經》的原⽂文是沒有標點符號的，雖然在絕⼤大多數情況下原⽂文意思都非

常清楚，但個別經句句的意思就會因不同的解讀⽽而有很⼤大的差別，或因不同的

神學觀點⽽而有不同的解讀。 在此要提醒讀者的是：⾃自從公元四世紀三位⼀一體

被炮製出台並確立為羅⾺馬帝國天主教官⽅方信仰核⼼心後，在羅⾺馬帝國的鐵蹄暴暴

政下幾乎無⼈人敢對三位⼀一體提出異異議；⼗十六世紀新教從羅⾺馬天主教分裂出

來來，卻承襲了了三位⼀一體這個「不可動搖」的信仰核⼼心，對異異議者也是同樣趕

盡殺絕。因此，絕⼤大多數的《聖經》翻譯本都是在三位⼀一體的教義下完成

的，⽽而且有的無視明顯的經⽂文篡改，挑選能證明三位⼀一體有《聖經》出處的

抄本為藍藍本進⾏行行翻譯。 

 

英⽂文新國際版《聖經》翻譯委員會在 2011 版的前⾔言中寫到：「本委員

會再⼀一次被提醒（reminded）到⼈人類類的每⼀一個努⼒力力包括⽬目前的新國際版都有

缺陷（flawed）。但是我們相信很多⼈人會發現⽬目前的新國際版對  神的話語 

                                                
15
 ⿈黃錫⽊木：《新約研究透視》第 277-279 ⾴頁。 



10  

的展現（representation）有了了改進（improved）。」 

 

新國際版翻譯委員會的這番話不是謙虛，⽽而是講了了⼀一個事實 - ⽬目前的

任何⼀一本《聖經》都有缺陷。所以，提醒弟兄姐妹們不要以為⼿手裡的《聖

經》字字是原意，句句句句是真理理。否則，怎麼會有這麼多的版本？相互間有這

麼多的歧異異之處？比如約翰福⾳音 1:18 就有很多不同的版本，以下列列舉⼀一些： 

「從來來沒有⼈人看⾒見見  神，只有在⽗父懷裡的獨⽣生⼦子將祂表明出來來。」（和

合本） 

 「從來來沒有⼈人⾒見見過上帝，只有⽗父懷中的獨⼀一上帝把祂顯明出來來。」

（當代譯本）（獨⽣生⼦子成了了獨⼀一上帝。是從獨⽣生⼦子改成了了獨⼀一上帝呢？還是

從獨⼀一上帝改成了了獨⽣生⼦子？篡改的動機是什什麼？如果你現在沒有答案的話，

可以等讀完本書後，再回來來思想這個問題。 ） 

「No man hath seen God at any time; the only begotten Son, 

who is in the bosom of the Father, he hath declared him.」 (ASV, 美國

標準版) （意思與和合本相似。） 

「No one has ever seen God, but the one and only Son, who is 

himself God and is in closest relationship with the Father, has made 

him known.」 (NIV, 新國際版) 【譯成中⽂文就是：「從來來沒有⼈人⾒見見過  神，

只有與⽗父最親近的、⽽而且⾃自⼰己就是  神的那位獨⽣生⼦子將他顯明出來來。」顯然

有⼈人在這節經⽂文⾥里里插入了了「who is himself God」-「他（⼦子）⾃自⼰己就是  

神」。這樣，耶穌是  神就有了了《聖經》出處。在此請讀者思想改動經⽂文背

後的靈是什什麼？你願意相信這個靈要你相信的嗎？】 

 

所以，雖然新國際版的譯者認識到⼈人類類的每個努⼒力力都有缺陷，⽽而且認為

他們的譯本對  神的話語的展現有了了改進；但是，他們的改進顯然仍舊是在

三位⼀一體下進⾏行行的，⽽而且還挑選了了把「獨⽣生⼦子」稱為「 神」的抄本作為翻譯

藍藍本，根本無視這麼明顯的經⽂文篡改。也許在他們看來來這樣的版本才是正

宗，因為很符合三位⼀一體的教義嘛！ 

 

因此，從整本《聖經》去認識  神、明⽩白真理理，就變得格外重要和必要

了了。特別是《聖經》多處提到的⼀一些基要真理理，那更更要看整本《聖經》的闡

述。若若有個別經句句與⼤大多數相關經句句不⼀一致，更更需要我們詳細考查、認真辨

別。否則很可能因著重於⼀一字單句句⽽而偏離了了真理理。比如保羅說：「我活著就



11  

是基督 」
16
。我想⼀一般信徒都不會從字⾯面上去理理解，認為保羅就是基督，⽽而

是會這樣理理解：保羅在此說他活著是為基督，或要像基督那樣。因為從整本

《聖經》看，沒有⼈人可以做到如耶穌基督⼀一樣，所以保羅也不可能活著就是

基督。⼜又如，哥林林多前書 6:12：「凡事我都可⾏行行，但不都有益處。凡事我都

可⾏行行，但無論哪⼀一件，我總不受它的轄制。」然⽽而，從整本《聖經》看，並

不是「凡事都可⾏行行」。無論舊約或新約，都清清楚楚地說明很多事是禁⽌止

的。就在這節經⽂文的前⾯面三節經⽂文，保羅寫道：「你們豈豈不知不義的⼈人不能

承受  神的國嗎？不要⾃自欺！無論是淫亂的、拜偶像的、姦淫的、作孌童

的、親男⾊色的、偷竊的……都不能承受  神的國 」。想必每⼀一個基督徒也都

明⽩白，作為  神的兒女，這些事是不可⾏行行的。就是不信的⼈人也知道並不是 

「凡事都可⾏行行」。所以，⼀一定要從整本《聖經》去認識真理理。否則我們若若只

看林林前 6:12，相信「凡事都可⾏行行」，那就完全偏離了了《聖經》真理理。 

 

接下來來，我們先查考《聖經》中⼀一些常被⽤用於論證耶穌是  神的經⽂文。 

以下討論的經⽂文中除了了那些非常明顯被篡改過的經⽂文（本⽂文已經指出），其

餘的有些經⽂文被篡改的可能性也相當⼤大，但在此就當作沒有被改動過來來論

述。以下提及的《聖經》以及經⽂文的來來源，除非特別說明，都是指和合本。 

 

直接講耶穌是   神的經⽂文 

 

整本《聖經》只有以下三節經⽂文直接講到耶穌是  神。 

1. 以賽亞書 9:6：「因有⼀一嬰孩為我們⽽而⽣生；有⼀一⼦子賜給我們。政權必

擔在他的肩頭上；他名稱為奇妙、策⼠士、全能的  神、永在的⽗父、和平的

君。」 

2. 約翰福⾳音 1:1：「太初有道，道與  神同在，道就是  神。」 

3. 羅⾺馬書 9:5：「列列祖就是他們的祖宗，按⾁肉體說，基督也是從他們出

來來的，他是在萬有之上，永遠可稱頌的  神。阿⾨門！」 

 

以賽亞書是在耶穌前⼤大約七百年年寫成。⽤用的是古老的猶太⽂文字（希伯來來

語）。當時猶太⼈人的寫作⽂文字沒有元⾳音符號，雖然字與字之間有空格，但沒

有標點符號，也沒有記號表明⼀一句句話到哪兒結束，句句與句句之間也沒有分隔。 

                                                
16
 腓立比書 1:21 



12  

根據和合本的翻譯，顯然這位嬰孩（基督教認為就是耶穌）就是「全能的  

神、永在的⽗父」。那麼當代的猶太⼈人是如何解讀幾千年年前的猶太⽂文字的呢？

以下是他們的英⽂文翻譯： 

「For a child has been born to us, a son has been given to us, 

and the authority is upon his shoulder, and the wondrous adviser, the 

mighty God, the everlasting Father, called his name, ‘the prince of  

peace’」
17
。 

照此英⽂文翻譯，中⽂文應該是： 

「有⼀一嬰孩已經為我們⽽而⽣生，有⼀一⼦子已經賜給我們，政權擔在他的肩

上。奇妙的策⼠士、全能的  神、永在的⽗父稱其名為 ‘和平的王⼦子’。」 

這樣，那嬰孩不是  神，⽽而是  神賜給⼈人的⼀一位和平的王⼦子。所以，怎

樣的標點符號，以及放在什什麼位⼦子，可以導致完全不同的意思。你若若信三位

⼀一體，你就會認為和合本的中⽂文翻譯是沒問題的。但是，這句句中⽂文翻譯與其

它舊約相關經⽂文非常格格不入。反⽽而，以上引⽤用的現代猶太⼈人的解讀卻顯得

與整本舊約的相關經⽂文非常⼀一致。 

 

約翰福⾳音是在主耶穌升天後數⼗十年年之內寫的，⽤用的是當時流⾏行行的希臘

⽂文。那時的希臘⽂文通常都是⽤用⼤大寫字⺟母，字與字之間沒有空格，⽽而且沒有標

點符號。「道就是  神」 的希臘⽂文是「Θεός ἦν ὁ Λόγος」。「Θεός」這個

字有三個基本的意思。第⼀一個意思就是那位獨⼀一的創造萬物的  神；第⼆二個

意思指⼀一般稱為神的；第三個意思指那些如同  神的，或代表  神的。這個字

在新約《聖經》中多處出現。絕⼤大多數的時候，根據上下⽂文，可以很容易易判

斷是上述三種不同意思的哪⼀一個，⽽而不會有什什麼爭議。例例如： 

1. 指那獨⼀一真  神。如⾺馬太福⾳音 3:9， ⾺馬可福⾳音 13:19， 路路加福⾳音

2:13， 約翰福⾳音 8:42。⼜又如使徒⾏行行傳 2:11 。 

2. 指⼀一般稱為神的。如使徒⾏行行傳 28:6：⽶米利利⼤大島的⼟土⼈人以為保羅是個

神。 

3. 描述如  神的，在某⽅方⾯面像  神、或代表  神的。如約翰福⾳音 10:34： 

「耶穌說：‘你們的律律法上豈豈不是寫著，‘我曾說你們是神’嗎？’ 」 

如何翻譯約翰福⾳音 1:1？長期以來來⼀一直有不少爭議。從三位⼀一體⾓角度

看，「道就是  神」的翻譯沒有問題。但，若若想與《聖經》其它絕⼤大多數描

                                                
17
 http://www.chabad.org/library/bible_cdo/aid/15940 （2024 年年 12 ⽉月 17 ⽇日） 



13  

述耶穌與  神關係的經⽂文⼀一致，如約翰福⾳音 20:31：「但記這些事，要叫你

們信耶穌是基督，是  神的兒⼦子……」；⼜又 17:1-3：（耶穌禱告說）「⽗父

啊…… 認識你 - 獨⼀一的真  神，並且認識你所差來來的耶穌基督；這就是永

⽣生」，那麽「Θεός」在此應該是第三個意思。 

 

羅⾺馬書是保羅在主後數⼗十年年內寫的，與約翰福⾳音⼀一樣⽤用的也是希臘⽂文。

根據和合本的翻譯，「列列祖就是他們的祖宗，按⾁肉體說，基督也是從他們出

來來的，他是在萬有之上，永遠可稱頌的  神。阿⾨門！」很明顯，耶穌就是那

位永遠可稱頌的  神。但請注意原⽂文是沒有這些標點符號的。這些標點符號

都是譯者加上的。若若把「出來來的」後⾯面的逗號或「萬有之上」後⾯面的逗號改

成句句號，那意思就完全不⼀一樣了了。就可以翻譯成： 

 「列列祖就是他們的祖宗，按⾁肉體說，基督也是從他們出來來的。在萬有

之上的  神是永遠可稱頌的。阿⾨門！」  

或者「列列祖就是他們的祖宗，按⾁肉體說，基督也是從他們出來來的，在萬

有之上。  神是永遠可稱頌的。阿⾨門！」  

你若若信三位⼀一體，你就會認為和合本的翻譯沒有問題。關於這節經⽂文，

英⽂文新國際版的正⽂文與和合本是⼀一致的，但附有註解說，也可翻譯成以上所

提的另外⼆二種。當代英⽂文譯本（Contemporary English Version, CEV）的

正⽂文是「列列祖就是他們的祖宗，按⾁肉體說，基督也是從他們出來來的。在萬有

之上的  神是永遠可稱頌的。阿⾨門！」，加上註解說明也可譯成其它⼆二種。 

 

所以，上述有關直接宣稱耶穌是  神的三節經⽂文，其原⽂文的意思並非⼀一

定就是按和合本翻譯的那樣。⽽而且這三節譯⽂文與其它很多相關經⽂文非常不⼀一

致，說明其中可能存在嚴重問題。怎樣斷句句、怎樣點標點符號，點什什麼符

號，多意字該如何翻譯，都是按譯者⾃自⼰己的信仰立場⽽而決定。若若相信三位⼀一

體，那麼和合本的翻譯就順理理成章沒有問題。可是，根據三位⼀一體的教義來來

解讀翻譯，然後⼜又⽤用這樣解讀翻譯的經⽂文來來論證三位⼀一體，接著⼜又⽤用三位⼀一

體來來說明這種解讀翻譯是正確的。如此對嗎？  

 

其它⼀一些有關經⽂文 

 

創世記 1:26：「  神說：‘我們要照著我們的形象，按著我們的樣式造

⼈人……」。關於經⽂文中的「我們」，有⼀一種猶太⼈人的解釋是：造物主謙卑卑⾃自



14  

⼰己，所以在造⼈人之前，與在他⾝身邊的天使說了了這話（其實  神不需要事先告

訴天使）。從《喜年年書》的記載看，這種解釋是有⼀一定的依據的。《喜年年

書》雖然被⼤大多數基督教會和猶太教主流列列為偽經，卻被埃塞俄比亞的基督

教會和猶太教視為正典。《喜年年書》⼜又稱為《⼩小創世記》，講到在⻄西奈奈⼭山上

有天使奉造物主之命令告知摩⻄西創世過程並要他記錄下來來。（這也可能是摩

⻄西在⼭山上呆了了四⼗十晝夜這麼久的原因。）所以，很有可能這位天使告訴摩⻄西

說：「  神（對我們）說，我們要……」。摩⻄西就這樣記錄了了下來來。事實

上，《喜年年書》關於創造夏娃有這樣記載：（天使對摩⻄西說：）「主對我們

說：‘那⼈人獨居不好，讓我們為他造個配偶幫助他。’ 」（《喜年年書》3:4） 

在此，讓我們也瞭解⼀一下希伯來來⽂文中複數的⼀一種特別⽤用法。神（真  神

或假神）的希伯來來⽂文是 El 。El 的複數是 Elohim。舊約希伯來來原⽂文中到處都

⽤用 Elohim 稱造物主，例例如在《聖經》第⼀一句句「起初  神創造天地 」就是。

然⽽而，與這個複數主語連⽤用的希伯來來⽂文的謂語動詞卻是單數形式。所以，這

個主語仍舊是單數，也就是說 Elohim 在此表達的仍是⼀一個單數（因其謂語

動詞是單數形式）。可是，三位⼀一體的信徒卻⽤用這來來推論  神是多位⼜又是⼀一

位。但是，從語法⾓角度說，如果  神是多位的話，Elohim 的謂語就應該是複

數形式。懂點英⽂文的⼈人都知道英⽂文中有時會⽤用不可數名詞的複數來來描述極其

宏偉、浩⼤大無際等。比如⽔水「water」，英⽂文⼀一般不⽤用複數，但有時卻⽤用

「waters」這複數來來描述浩瀚無邊的⽔水（但並不表示⽔水是複數）。所以猶太

⼈人非常明⽩白當 Elohim ⽤用於稱呼造物主時，並不是說造物主耶和華真  神是

複數，⽽而只是表示  神的偉⼤大、不可測度。整本舊約都非常明確地強調  神是

獨⼀一的。除了了 Elohim 外，舊約中的⼀一些其它字也出現同樣情況。例例如創世

記 49:13 ⽤用複數的海海來來描述⼀一個⼤大海海（地中海海）。  

 

撒迦利利亞書 12:10：「我必將那施恩叫⼈人懇求的靈，澆灌⼤大衛家和耶路路

撒冷的居⺠民。他們必仰望我（或作「他」。本節同。），就是他們所扎的；必為

我悲哀，如喪獨⽣生⼦子；⼜又為我愁苦，如喪長⼦子。」從上下⽂文看，這是耶和華  

神在說話。那就成了了耶和華被扎，他們要為耶和華悲哀。與後來來耶穌被釘死

在⼗十字架聯聯繫起來來，耶穌就成了了耶和華  神。然⽽而，這節經⽂文中的⼩小字說明

了了本經⽂文是被改動過的，除了了「我必將那施恩」中的「我」以外，其餘的三

個「我」都可作「他」。如此，所扎的就不是耶和華，⽽而是「他」。各英⽂文

聖經對於這節經⽂文的後⾯面的三個「我」或「他」也有各種不同，更更進⼀一步證

明有⼈人改動了了經⽂文。有的都是「他」（如當代英⽂文版）；很多是「他們必仰



15  

望我，就是他們所扎的；必為他悲哀，如喪獨⽣生⼦子；⼜又為他愁苦，如喪長

⼦子。」（如新國際版，英王欽定本）；美國標準版的正⽂文雖然與新國際版⼀一

樣，但附有註解說有的抄本是「他們必仰望他」。 

 

約翰福⾳音 3:13：「除了了從天降下、仍舊在天的⼈人⼦子，沒有⼈人升過

天。」這節經⽂文明顯被改動過。於 2021 年年發⾏行行的和合本修訂版在正⽂文中去

掉了了「仍舊在天」，只是在註解中說明有的古卷有這幾個字。眾多英⽂文聖經

也基本是這⼆二種情況。 

 

約翰福⾳音 10:30：「我與⽗父原為⼀一。」這節經⽂文也是⼈人們常⽤用來來⽀支持三

位⼀一體的。希臘語原⽂文⼀一共六個字：「ἐγὼ καὶ ὁ Πατὴρ ἕν ἐσμεν」。逐字

翻譯就是「我與這⽗父是⼀一」。「為⼀一」或「是⼀一」可以是指靈⾥里里的合⼀一，並

非⼀一定是指耶穌與⽗父是同⼀一體。比如耶穌禱告：「我不但為這些⼈人祈求，也

為那些因他們的話信我的⼈人祈求，使他們都合⽽而為⼀一；正如你⽗父在我裡⾯面，

我在你裡⾯面，使他們也在我們裡⾯面，叫世⼈人可以信你差了了我來來。你所賜給我

的榮耀，我已經賜給他們，使他們合⽽而為⼀一，像我們合⽽而為⼀一。我在他們裡

⾯面，你在我裡⾯面，使他們完完全全地合⽽而為⼀一，叫世⼈人知道你差了了我來來，也

知道你愛他們如同愛我⼀一樣 。」
18
 這些經⽂文都是在講這個「⼀一」（ἕν）字。

很明顯，講的是信徒之間的靈⾥里里的合⼀一，信徒與基督的靈⾥里里的合⼀一，基督與  

神的靈⾥里里的合⼀一，信徒與基督與  神的靈⾥里里合⼀一。⽽而且「原為⼀一」、「合⽽而

為⼀一」，在原⽂文（希臘⽂文）中都是同⼀一個意思：「是⼀一」。中⽂文翻譯成了了 

「原為⼀一」和「合⽽而為⼀一」，讓⼈人覺得有區別。⽽而各種英⽂文譯本⼤大多忠於原

⽂文，基本都是「be one」（是⼀一）。 

 

約翰福⾳音 14:8-9：「腓⼒力力對他說：‘求主將⽗父顯給我們看，我們就知⾜足

了了。’ 耶穌對他說：‘腓⼒力力！我與你們同在這樣長久，你還不認識我嗎？⼈人看

⾒見見了了我，就是看⾒見見了了⽗父……’ 」。耶穌說「⼈人看⾒見見了了我，就是看⾒見見了了⽗父」的

意思是⼈人們應該從他⾝身上看⾒見見⽗父的榮耀。正如經上多處記載了了⼈人們因耶穌的

所⾏行行所說⽽而歸榮耀與  神。這就如⼈人們可以從⼀一個真正捨⼰己、跟隨耶穌的⼈人

的⾝身上看⾒見見  神的榮耀⼀一樣 - 耶穌說：「你們的光也當這樣照在⼈人前，叫他

們看⾒見見你們的好⾏行行為，便便將榮耀歸給你們在天上的⽗父。」（⾺馬太福⾳音 5:16） 

                                                
18
 約翰福⾳音 17:20-23 



16  

這也就是保羅所說：「我活著就是基督。」（腓立比書 1:21）另外，在上下

⽂文中耶穌已經清清楚楚地說明了了他和⽗父是⼆二位，不是⼀一位。 

 

約翰福⾳音 20:28：「多⾺馬說：‘我的主！我的  神！’ 」這是多⾺馬看到復

活的主後，驚喜不已衝⼝口⽽而出的驚嘆。這「我的  神」並非⼀一定是指耶穌。

很多時候，⽣生活在⻄西⽅方國家的⼈人們在非常驚奇的時候都有可能驚嘆「我的  

神」（My God）。即使多⾺馬是在稱呼耶穌「我的  神」，也不能光憑多⾺馬說

耶穌是  神，就可以認定耶穌是  神。這需要從整本《聖經》來來看。例例如緊接

著多⾺馬說：「我的主！我的  神！」，約翰福⾳音 20:31 就⾺馬上說到：「但記

這些事，要叫你們信耶穌是基督，是  神的兒⼦子……」。所以，多⾺馬這樣衝

⼝口⽽而出，是看⾒見見耶穌復活感到太驚訝了了。其實，耶穌的復活不是靠他⾃自⼰己，

《聖經》很多處明確講到是  神讓耶穌復活
19
。再者，若若耶穌是  神的話，為

什什麼其他使徒們從來來沒有稱耶穌是  神呢？為什什麼即使在耶穌復活升天之

後，彼得等傳道時仍把耶穌稱為拿撒勒勒⼈人、神的僕⼈人，⽽而不稱為  神？20 況

且多⾺馬也只有僅此⼀一次稱呼耶穌是  神。  

 

使徒⾏行行傳 20:28：「……牧養  神的教會，就是他⽤用⾃自⼰己的⾎血所買來來

的。」 這節經⽂文，英⽂文版本有各種不同。新國際版與和合本⼀一樣，但附有註

解：「許多抄本寫的是 ‘主的教會’ 」。美國標準版是「牧養主的教會 」。

也有是「牧養  神的教會，就是他⽤用他兒⼦子的⾎血所買來來的 」，如當代英⽂文版

和好消息翻譯版（Good News Translation）。顯然這兒⼜又有⼈人篡改了了經

⽂文。 

 

腓立比書 2:6：「他本有  神的形像，不以⾃自⼰己與  神同等為強奪

的。」 這節經⽂文講到耶穌有  神的形像、與  神同等，但這並不表示耶穌就

是  神。例例如，約翰福⾳音 5:18 記載：當耶穌稱  神為⽗父，並說他是  神的兒

⼦子的時候，法利利賽⼈人就告他褻瀆  神，因在他們看來來稱  神為⽗父，就是⾃自稱與  

神「平等」或「同等」。所以，「與  神同等」，並非⼀一定表示「是  神」，

因法利利賽⼈人是絕不會認為耶穌在⾃自稱是  神。腓立比書 2:6 中的「同等」在

希臘語《聖經》中是「ἴσα」。「ἴσα」這個字可翻譯為同等、平等、相當、

類類似、⼀一致等，如在約翰福⾳音 5:18 中譯成「平等」，⾺馬可福⾳音 14:56 中譯

                                                
19
 使徒⾏行行傳 2:32；哥林林多前書 6:14 

20 使徒⾏行行傳 2:22；3:13；4:10 



17  

成「相合」，路路加福⾳音 6:34 中翻譯成「如數」，在啓示錄 21:16 中翻譯成

「⼀一樣」。腓立比書 2:6 這句句經⽂文把耶穌和  神同等的說法顯然與其它⼀一些

經⽂文很不⼀一致。保羅在哥林林多前書 15:27-28 中寫到：「……‘  神叫萬物都

服在他的腳下。’……萬物既服了了他，那時⼦子也要⾃自⼰己服那叫萬物服他的，叫  

神在萬物之上，為萬物之主。」⼜又說：「  神是基督的頭。」（哥林林多前書

11:3）耶穌⾃自⼰己也說他的⼀一切包括⽣生命、權柄、榮耀都是  神所賜。（約翰

福⾳音 5:26; ⾺馬太福⾳音 28:18; 約翰福⾳音 17:22-24）所以，耶穌基督怎麼可能

與賜他⽣生命、權柄和榮耀的  神同等呢？ 

 

歌羅⻄西書 1:15：「愛⼦子是那不能看⾒見見之 神的像，是⾸首⽣生的，在⼀一切被

造的以先。」「像」就是「形象」，也就是創世記 1:26 中提到的「形

象」、「樣式」。有⼈人拿這節經⽂文來來證明耶穌就是  神。那請問按照  神的形

象和樣式所造的⼈人⼜又當如何呢？其實，仔細讀⼀一下歌羅⻄西書 1:1-3，就應該

知道保羅已經非常清楚地把耶穌與  神分開為⼆二個個體，⽽而且  神不僅是我們

的⽗父，也是耶穌的⽗父：「我們感謝  神、我們主耶穌基督的⽗父 」。另外，請

注意這兒也非常清楚地說明  神就是⽗父，⽗父就是  神。其實整本《聖經》都很

清楚地講  神就是⽗父，⽗父就是  神。⽗父不需要加上⼦子和靈才構成完整的  神。

所以，《聖經》中的⽗父不是三位⼀一體中的⽗父。三位⼀一體偷換了了概念念。這是撒

旦最狡詐之處。關於這點，本書第四章有專⾨門論述。 

 

提摩太前書 3:16：「⼤大哉！敬虔的奧秘，無⼈人不以為然，就是： 神在

⾁肉⾝身顯現，被聖靈稱義，被天使看⾒見見，被傳於外邦，被世⼈人信服，被接在榮

耀⾥里里。」這兒的「  神」在不同的希臘⽂文《聖經》⾥里里是兩兩個意思完全不同的

字。⼀一個是連接代詞「誰」（ὅς）也就是「他」的意思，另⼀一個是「  神」

（ Θεός） 。 英 ⽂文 《 聖 經 》 也 有 不 同 ： 最 早 的 版 本  - 英 王 欽 定 本 中 是 

「  神」，但後期的⼀一些版本基本上都是「他」。顯然，是因為後期版本的

翻譯者意識到這節經⽂文太明顯被改動過，就是有⼈人特意把「他」改成了了 

「  神」，以證明耶穌就是  神。各中⽂文《聖經》也是同樣情況：早期的和合

本是「  神在⾁肉⾝身顯現」，後期的版本⼤大多是「他在⾁肉⾝身顯現」。在此，請

各位思想： 

為什什麼有⼈人要改動經⽂文來來證明耶穌是 神有《聖經》出處？《聖經》可

以改動嗎？改動《聖經》的是哪個靈？你願意相信這靈要你信的嗎？如果  



18  

神是三位⼀一體的神，為什什麼不在《聖經》中明確告訴我們？反⽽而需要通過改

動經⽂文才能說明  神是三位⼀一體的神？ 

 

希伯來來書 1:3：「他是  神榮耀所發的光輝，是  神本體的真像，常⽤用他

權能的命令托住萬有……」。希臘原⽂文中的這節經⽂文是⼀一句句定語從句句，來來描

述上節經⽂文中的「⼦子」。原⽂文中的第⼀一個「他」是⼀一個連接代詞（相當於英

⽂文的「who」），第⼆二個「他」是「他的」（his），⽽而且其中的「  神」也

是「他的」。這幾個「他的」應該都是指「  神的」。然⽽而，和合本的翻譯

誤導讀者以為「⼦子」⽤用「他（⾃自⼰己）權能的命令托住萬有」。其實耶穌早已

說得很清楚：他的權柄是  神所賜（⾺馬太福⾳音 28:18）。這兒，很多英⽂文版

的翻譯忠於原⽂文，如美國標準版譯為：「who being the effulgence of his 

glory, and the very image of his substance, and upholding all things 

by the word of his power」。另外，「真像」的希臘原⽂文是 χαρακτὴρ。

這個字的原意是雕刻的⼯工具和印在這種⼯工具上的記號（圖案或⽂文字），可衍

⽣生為：⼈人或物的確切代顯、形象、相似、複製。美國標準版譯為「very 

image」（確切的形象）；新國際版是「exact representation」（精確代

表或展現）。所以，這節經⽂文是說⼦子彰顯了了  神的榮耀和本質，⽽而不是說⼦子

是   神。 

 

希伯來來書 1:8-9：「論到⼦子卻說：‘  神啊，你的寶座是永永遠遠的，你

的國權是正直的。你喜愛公義，恨惡惡罪惡惡；所以  神，就是你的  神⽤用喜樂樂樂樂油

膏你，勝過膏你的同伴。’」 希伯來來書的作者引⽤用了了很多舊約的內容和經

⽂文，由於某些原因，到了了現代的翻譯本時，有些舊約經⽂文的說話主語發⽣生了了

變化 - 原本是詩⼈人⼤大衛或哪個先知說的變成了了  神說。雖然這些話都是  神

所默示的，但當在字⾯面上變成了了「  神說」，有時會引起⼀一些嚴重的誤會。

例例如希伯來來書 1:7：「論到使者，⼜又說：‘  神以風為使者……’」。 從前⾯面的

⼆二節經⽂文（希伯來來書 1:5-6）讀下來來，這「⼜又說」明顯是「  神⼜又說」。然

⽽而，這經⽂文來來⾃自詩篇 104:4，是詩⼈人描述  神的⼤大⽽而可畏，說（  神）「以風

為使者……」。當然，說話者的變換，在此沒什什麼⼤大問題。然⽽而，在 1:8 中

的問題就⼤大了了，成了了  神在對⼦子（耶穌）說「  神啊，你的寶座……」。 

所以，在解讀希伯來來書 1:8-9 時，我們⾸首先必須要明⽩白說話的那位不是  

神 - 不是  神在說，⽽而是希伯來來書的作者引⽤用詩篇 45:6-7 在說。 

詩篇 45:6-7：「   神啊，你的寶座是永永遠遠的， 你的國權是正直 



19  

的。你喜愛公義，恨惡惡罪惡惡，所以  神，就是你的  神⽤用喜樂樂樂樂油膏你，勝過膏

你的同伴。」 詩篇 45 的主⾓角是當時的⼀一個以⾊色列列的王，⼀一位有恩惠、蒙  

神賜福的⼤大能的勇⼠士、正要娶親的王 - 所以  神⽤用喜樂樂樂樂油膏他。 詩篇 45:6

有多種解讀。按著和合本的解讀翻譯，45:6 中的「你」應該是指獨⼀一的真  

神，因詩⼈人根本不可能稱這位王「  神啊」。45:7 中的「你」是那位王。希

伯來來書的作者想把這⼆二句句經⽂文套⽤用到⼦子的⾝身上，所以在這⼆二句句經⽂文前加了了 

「論到⼦子卻說」。其實希伯來來書的希臘原⽂文沒有「說」這個字。⼀一些和合本

也在「說」下⾯面加了了三⼩小點以表明原⽂文沒有該字。因此，和合本希伯來來書

1:8-9 應這樣解讀： 

「論到⼦子卻（說）」- 論到⼦子，經上卻有話說； 

「  神啊，你的寶座是永永遠遠的，你的國權是正直的」- 這是作者對

獨⼀一真  神耶和華的贊美； 

「你喜愛公義，恨惡惡罪惡惡；所以  神，就是你的  神⽤用喜樂樂樂樂油膏你，勝

過膏你的同伴 」- 這是作者在描述⼦子（耶穌）喜愛公義、恨惡惡罪惡惡，所以  

神，就是耶穌的  神膏耶穌，勝過膏耶穌的同伴。 

有⼈人以為希伯來來書 1:8 中  神在稱⼦子（耶穌）為  神，那完全是誤解。

另請注意這兒說到「你的同伴」。誰是耶穌的同伴？希伯來來書中與耶穌對比

的有天使、摩⻄西、麥基洗德、⼤大祭司等，⽽而沒有把耶穌與  神對比。很明顯 

「你的同伴」是與耶穌對比的這些被造物，⽽而不是造物主  神。 

 

啓示錄 1:17：「……他⽤用⼿手按著我說：‘不要懼怕。我是⾸首先的，我是

末後的。’ 」根據上下⽂文，這是耶穌在說他⾃自⼰己是⾸首先的和末後的，這猶如

⾃自稱為  神（以賽亞書 44:6：「耶和華 - 以⾊色列列的君，以⾊色列列的救贖主 - 

萬 軍 之 耶 和 華 如 此 說 ： 我 是 ⾸首 先 的 ， 我 是 末 後 的 ； 除 我 以 外 沒 有 真  

神。」）。然⽽而，啓示錄 1:17 是明顯被改動過的。被譽為四⼤大古典抄本之⼀一

的亞歷⼭山⼤大抄本的經⽂文中是「⾸首⽣生的」⽽而不是「⾸首先的」
21

。相信弟兄姐妹

們都明⽩白「⾸首⽣生的」與「⾸首先的」的差別。 

其實，啓示錄中耶穌以這種⽅方式⾃自稱為  神的經⽂文還有⼆二處：1:11 和

22:13 。 早 期 的 英 譯 本 如 英 王 欽 定 本 和 楊 ⽒氏 直 譯 本 （ Young’s Literal 

Translation 1989, YLT）的啓示錄 1:11 經⽂文是「我是阿拉法、我是俄梅梅戞，

你所看⾒見見的當寫在書上，達與以弗所……」。⽽而後期的英譯本以及中⽂文譯本 

的啓示錄 1:11 基本都是「你所看⾒見見的當寫在書上，達與以弗所……」。顯

                                                
21 https://preexistenceofchrist.com/preexistence-proof-texts （2025 年年 11 ⽉月 5 ⽇日） 



20  

然，有明顯的證據表明這節經⽂文中的「我是阿拉法、我是俄梅梅戞」是被篡改

加入的。所以，後期的譯本就把它刪除了了。 

啓示錄 22:13 的經⽂文是「我是阿拉法、我是俄梅梅戞；我是⾸首先的，我是

末後的；我是初，我是終。」這節經⽂文也是被改動過的，或者，⾄至少最後⼆二

個詞組的順序是被改動過的。例例如，早期的英譯本如英王欽定本和楊⽒氏直譯

本的啓示錄 22:13 的經⽂文是「我是阿拉法、我是俄梅梅戞；我是初，我是終；

我是⾸首先的，我是末後的。」⽽而後期的英譯本基本是「我是阿拉法、我是俄

梅梅戞；我是⾸首先的，我是末後的；我是初，我是終。」另外，根據上下⽂文做

進⼀一步的分析，尤其是比照 22:16：「我 - 耶穌……我是⼤大衛的根，⼜又是他

的後裔。我是明亮的晨星」，就可以看出 22:13 這節耶穌⾃自稱為  神的經⽂文

與這些經⽂文⼤大相徑庭。 

 

經⽂文可以改動嗎？改動經⽂文的背後是哪個靈？你願意相信這個靈要你相

信的嗎？再次懇請弟兄姐妹們嚴肅思考這些問題。 

 

⼤大使命的經⽂文和保羅的問候語 

 

⼤大使命的經⽂文和保羅在哥林林多後書結束時的問候語，常被⽤用作三位⼀一體

的《聖經》依據。這兩兩節經⽂文是：「所以，你們要去使萬⺠民作我的⾨門徒，奉

⽗父⼦子聖靈的名，給他們施洗」 ；「願主耶穌基督的恩惠，  神的慈愛，聖靈

的感動，與你們眾⼈人同在」 
22

。 

 

我們知道施洗是⼈人認罪悔悔改、得赦罪、得重⽣生的⼀一個儀式。永⽣生來來⾃自於  

神，祂創造萬物和⽣生命，祂也賜永⽣生給⼀一切信的⼈人，就是按祂旨意⾏行行的⼈人，

因此要奉⽗父（就是  神）的名施洗。贖罪來來⾃自於耶穌，因他死在⼗十字架上，

成了了我們的替罪⽺羊，因此要奉耶穌（⼦子）的名施洗。重⽣生的⼈人要靠聖靈內住

帶領，才有信⼼心和能⼒力力在這⿊黑暗邪惡惡的世界中按  神的旨意⾏行行事為⼈人，走  神

所喜悅的路路，直到⾒見見祂的⾯面，因此要奉聖靈的名施洗。 

 

同樣的道理理可以解釋哥林林多後書的問候語中，為什什麼出現耶穌、 神和

聖靈（請注意這兒講的是耶穌、  神和聖靈）。其實保羅書信中的問候語只

有此處提及聖靈，其他都只講到  神和耶穌，⽽而且  神和耶穌是兩兩個獨立的完

                                                
22

 ⾺馬太福⾳音 28:19；哥林林多後書 13:14 



21  

整的不同的個體，如「願恩惠、平安，從  神我們的⽗父和主耶穌基督歸於你

們」
23

。另外，請注意《聖經》中的⽗父就是獨⼀一的  神；《聖經》中的

「⽗父」與三位⼀一體中的「聖⽗父」是完全不同的概念念。《聖經》中的  神就是

⽗父，既不是⼦子，也不是賜下的靈（請⾒見見本書第四章）。所以⼤大使命的經⽂文其

實是說「奉  神、⼦子、聖靈的名」，就如林林後的結束問候語中明明⽩白⽩白地說

「主耶穌基督」、「  神」、「聖靈」。所以，這⼆二節經⽂文是說「  神」、

「⼦子」、「聖靈」，不是三位⼀一體的「聖⽗父」、「聖⼦子」、「聖靈」。信奉

三位⼀一體的卻硬是把《聖經》中的「  神」和「⽗父」偷換概念念成為三位⼀一體

中的「聖⽗父」。這樣，這⼆二節經⽂文才變成了了三位⼀一體僅有的直接的《聖經》

「依據」。 

 

關於敬拜或拜耶穌的經⽂文 

 

「敬拜」或「拜」這個字的希臘⽂文是 προσκυνέω。該字有如下幾種意

思：1. 親吻某⼈人的⼿手以示敬意；2. 東⽅方⼈人，尤其是波斯⼈人，跪在地上前額著

地以示極度的敬意；3. 敬拜（  神、撒旦或偶像等）
24

。 

 

所以， 根據上下⽂文和譯者⾃自⼰己的理理解，προσκυνέω 可有不同的翻譯。

在⾺馬太福⾳音 2:2 和 2:8 中，和合本譯成「拜」：（來來⾃自東⽅方的博⼠士們說：）

「那⽣生下來來作猶太⼈人之王的在哪裡？我們在東⽅方看⾒見見他的星，特來來拜他」；

（希律律）「就差他們往伯利利恆去，說：‘你們去仔細尋訪那⼩小孩⼦子，尋到了了，

就來來報信，我也好去拜他。’ 」 我想⼤大家都理理解這幾個東⽅方的博⼠士和希律律都

是指「拜」將來來的猶太⼈人之王，⽽而不是像「敬拜」  神那樣去「敬拜」這位

孩⼦子。然⽽而英⽂文版本就有各種翻譯：⼤大多翻譯成「worship」就是「敬

拜」，比如新國際版和英王欽定本；也有翻譯成 adore、bow、do him 

homage 就是「表示敬意」的意思。 

 

⾺馬太福⾳音 8:2 中的 προσκυνέω，和合本譯成「拜」：「有⼀一個長⼤大痲

瘋的來來拜他，說：‘主若若肯，必能叫我潔淨了了。’ 」 我想各位弟兄姐妹不會認

為這位長⼤大痲瘋的是在把耶穌當作  神來來「敬拜」。這兒，多數英⽂文版沒有

譯成「worship」，包括新國際版譯成「knelt before」（跪在⾯面前）。但英 

                                                
23 哥林林多後書 1:2 
24

 Thayer’s Greek Lexicon 



22  

王欽定本仍舊譯成「worship」。 

 

這樣的例例⼦子還有不少。如⾺馬太福⾳音 20:20：「那時，⻄西庇太兒⼦子的⺟母親

同她兩兩個兒⼦子上前來來拜耶穌，求他⼀一件事。」這⻄西庇太的兩兩個兒⼦子就是耶穌

⼗十⼆二使徒中的雅各和約翰
25

。要是說這⼆二⼈人和他們的⺟母親當時認為耶穌就是  

神，把耶穌當作   神在拜，那實在是太牽強了了。⼤大多英⽂文版《聖經》在此沒

有譯成「worship」，包括新國際版譯成「kneeling down」（跪下）；但

英王欽定本還是譯成「worship」。 

 

《聖經》記載了了⾨門徒和⼀一些婦女拜復活的耶穌⼀一事，如⾺馬太福⾳音

28:9：「她們就上前抱住他的腳拜他。」⾺馬太福⾳音 28:17：「他們⾒見見了了耶穌

就拜他。」其中「拜」這個字是否與「敬拜」是同⼀一個意思，原⽂文沒有明確

說明。但緊接⾺馬太福⾳音 28:9，28:10 說到：「耶穌對她們說，‘不要害怕！

你們去告訴我的弟兄，叫他們往加利利利利去，在那裡必⾒見見我。’ 」這兒，耶穌

稱⾨門徒們為弟兄。若若復活的耶穌是  神，那豈豈不是  神在稱⾨門徒為弟兄？那麼

⾨門徒就是  神的弟兄了了？那真的是褻瀆  神了了！在約翰福⾳音 20:17，復活的耶

穌對⾺馬利利亞說他要升上去⾒見見  神 - 也就是他的⽗父：「耶穌說：‘…… 你往我

弟兄那裡去，告訴他們說，我要升上去⾒見見我的⽗父，也是你們的⽗父；⾒見見我的  

神，也是你們的  神。’ 」顯然，復活的耶穌也不是  神。 

 

路路加福⾳音 24:52：「他們就拜他，⼤大⼤大地歡喜，回耶路路撒冷去。」個別

希臘⽂文《聖經》版本沒有「拜他」這⼆二字，如 Tischendorf 第 8 版。有的希

臘⽂文《聖經》把「拜他」 作為添加的插入語，如 Nestle GNT 1904 版。  

 

啓示錄 5:8：「他既拿了了書卷，四活物和⼆二⼗十四位長老就俯伏在羔⽺羊⾯面

前……」。「俯伏」的原⽂文是不同於「敬拜」的另⼀一個希臘字。這個字的意

思是「僕倒」或「倒下」。英⽂文版⼀一般都譯成 fell down（俯伏、倒下）。 

 

啓示錄 5:13-14：「我⼜又聽⾒見見在天上、地上、地底下、滄海海裡和天地間

⼀一切所有被造之物都說：‘但願頌贊、尊貴、榮耀、權勢，都歸給坐寶座的和

羔⽺羊，直到永永遠遠’。四活物就說：‘ 阿⾨門。’ 眾長老也俯伏敬拜。」在⼀一

些英⽂文版本中「敬拜」後⾯面有「那位活到永永遠遠者」這幾個字，如英王欽

                                                
25 ⾺馬太福⾳音 10:2 



23  

定本和 Jubilee Bible 2000。但英⽂文版《聖經》New Living Translation

（新普及譯本）在「敬拜」後⾯面加了了「羔⽺羊」，變成了了「⼆二⼗十四位長老俯伏

敬拜羔⽺羊」： 

「 And the twenty-four elders fell down and worshiped the 

Lamb.」 

可⾒見見有⼈人多麼想篡改經⽂文，以證明「耶穌是  神」有《聖經》出處！這

是什什麼靈？警醒！ 

 

以上的論述涵蓋了了⼤大部分通常被⽤用來來論證耶穌是  神或三位⼀一體的經

⽂文。還有幾句句經⽂文在余下的章節中會有闡述。總之，這些經⽂文都有各種各樣

的問題。按三位⼀一體的教義對原⽂文進⾏行行解讀翻譯、篡改經⽂文、偷換概念念、和

東拉⻄西扯牽強附會硬往三位⼀一體這個「核⼼心」靠，是這些經⽂文能被⽤用於證明

三位⼀一體有《聖經》依據的原因。結論：耶穌是  神或三位⼀一體根本沒有確

鑿的《聖經》依據。 

 

 

第三章． 耶穌是誰 
 

那麼耶穌到底是誰？ 答案只有來來⾃自《聖經》。《聖經》多處明確講到

耶穌是  神的兒⼦子，⽽而且除了了前⾯面討論過的三節翻譯或解讀有問題的經⽂文

外，從來來沒有直接說耶穌是  神。福⾳音書講到耶穌是⾺馬利利亞經聖靈懷孕，道

成了了⾁肉⾝身。【請注意：「道」就是「話」，是  神的話成了了⾁肉⾝身，沒有說  神

成了了⾁肉⾝身。萬物豈豈不都是由  神的話所造麼？（希伯來來書 11:3）】 

 

約翰說：「但記這些事，要叫你們信耶穌是基督，是  神的兒⼦子。」保

羅說：「論到他兒⼦子我主耶穌基督，按⾁肉體說，是從⼤大衛後裔⽣生的；按聖善

的靈說，因從死裡復活，以⼤大能顯明是  神的兒⼦子。」希伯來來書講到：「  神

既在古時藉著眾先知多次多⽅方地曉喻列列祖，就在這末世，藉著他兒⼦子曉喻我

們。」彼得說：「他從⽗父  神得尊貴榮耀的時候，從極⼤大榮光之中有聲⾳音出

來來，向他說；‘這是我的愛⼦子，我所喜悅的 ’。」猶⼤大說：「那能保守你們不

失腳，叫你們無瑕無疵、歡歡喜喜站在他榮耀之前的我們的救主獨⼀一的        

神， 願榮耀、威嚴、能⼒力力、權柄， 因我們的主耶穌基督歸於他， 從萬古以 



24  

前，並現今，直到永永遠遠。阿⾨門。」 26
 

 

耶穌⼜又是如何定位他⾃自⼰己的呢？⾸首先耶穌從沒稱⾃自⼰己為  神。他把⾃自⼰己

定位於  神的兒⼦子、基督、猶太⼈人的王、以及⼈人⼦子。（基督的希伯來來⽂文就是

彌賽亞。彌賽亞的意思是被膏抹者。被膏抹就是被設立 - 被設立為君王、祭

司等。《聖經》中多次提及的彌賽亞或基督，是指⼀一位  神所膏抹設立的救

主。被膏抹者不是  神，⽽而那位膏抹他的才是  神。所以耶穌不是  神，把他

設立為基督的那位才是  神。）例例如，撒瑪利利亞的婦⼈人對耶穌說：「‘我知道

彌賽亞（就是那稱為基督的）要來來；他來來了了，必將⼀一切的事都告訴我們。’ 

耶穌說：‘這和你說話的就是他！’」 耶穌問⾨門徒他是誰，「⻄西⾨門彼得回答

說：‘你是基督，是永⽣生  神的兒⼦子。’ 耶穌對他說：‘⻄西⾨門巴約拿，你是有福

的！因為這不是屬⾎血⾁肉的指示你的，乃是我在天上的⽗父指示的。’」 耶穌在

猶太公會受審的時候，「他們都說：‘這樣，你是  神的兒⼦子嗎？’ 耶穌說：

‘你們所說的是。’」 羅⾺馬巡撫「彼拉多問他說：‘你是猶太⼈人的王嗎？’ 耶穌

回答說：‘你說的是。’」
27

 耶穌⾃自稱為「⼈人⼦子」的經⽂文有很多，在此就不再

累牘了了。 

 

所以，簡單直接，我們相信耶穌是  神的兒⼦子，是⼈人⼦子，是基督，是猶

太⼈人（⼀一切屬  神之⼈人）的王。 

 

那麼耶穌與  神的關係究竟如何？  神的兒⼦子就是  神嗎？可以說《聖

經》中凡是同時講到耶穌和  神的章節，都非常明確地表明  神和耶穌是兩兩個

不同的獨立的個體。你可以隨便便翻開《聖經》新約部分的任何有關章節，仔

細讀⼀一下，看看是否如此。例例如緊接「道就是  神」，約翰福⾳音 1:2 立刻就

說「這道太初與  神同在。」顯然，「道」與  神是兩兩個不同的獨立個體。否

則，若若「道」就是  神，那為什什麼要特別說這「道」⼜又與  神同在呢？⼜又例例如

五旬節彼得的講道：「這耶穌， 神已經叫他復活了了，…… 他既被  神的右⼿手

⾼高舉，…… 故此，…… 這位耶穌， 神已經立他為主為基督了了。」
28

 即使到

了了《聖經》的最後⼀一本書啓示錄，也非常清楚地把  神與耶穌描寫成⼆二個不

同的獨立個體。啓示錄⼀一開頭就說： 「耶穌基督的啓示，就是   神賜給他， 

                                                
26 約翰福⾳音 20:31；羅⾺馬書 1:3-4；希伯來來書 1:1-2；彼得後書 1:17；猶⼤大書 24-25 
27

 約翰福⾳音 4:25-26；⾺馬太福⾳音 16:16-17；路路加福⾳音 22:70；⾺馬可福⾳音 15:2 
28

 使徒⾏行行傳 2:32-36 



25  

叫他將必要快成的事指示他的眾僕⼈人……」。 

 

也有⼈人是這樣為耶穌是  神辯護的：「⼈人的兒⼦子是⼈人；所以  神的兒⼦子

就是  神。因此耶穌就是  神。」其實，《聖經》中有許多被稱為「  神的兒

⼦子」。比如，約伯記 1:6 把天使稱為  神的兒⼦子：「有⼀一天，  神的眾⼦子來來侍

立在耶和華⾯面前，撒但也來來在其中。」路路加福⾳音說：「亞當是  神的兒⼦子」
29

。羅⾺馬書寫道：「因為凡被  神的靈引導的，都是  神的兒⼦子。」
30

 所以，

「  神的兒⼦子」這個稱號不是耶穌獨有。「  神的兒⼦子就是  神」這種推論實

在是說不通的。⽽而且，造物主  神只有⼀一位，不是⼀一類類；被造之物才有類類

別。 

 

有⼈人在「⽣生」和「造」上作⽂文章，強調耶穌是「被⽣生」不是「被造」，

從⽽而推論耶穌是  神。他們是這樣推論的：因為從  神⽣生，就有與  神⼀一樣的

質；有  神的質，那就是  神。其實，這個「⽣生」也不是耶穌獨有。真信徒都

是從  神⽣生的：「這等⼈人不是從⾎血氣⽣生的，不是從情慾⽣生的，也是不從⼈人意

⽣生的，乃是從  神⽣生的。」「凡信耶穌是基督的，都是從  神⽽而⽣生，凡愛⽣生他

之  神的，也必愛從  神⽣生的。」
31
 所以很明顯，如果從  神⽣生的就是  神，

那麼這些真信徒就是……？這樣的推論站得住腳嗎？再者，歌羅⻄西書 1:15 講

耶穌「是⾸首⽣生的」，既然是⾸首⽣生就有接下來來次⽣生、再⽣生……所以，羅⾺馬書

8:29 講到：（  神）「使他兒⼦子在許多弟兄中作長⼦子」；希伯來來書 2:10-11

寫道：（  神）「要領許多的兒⼦子進榮耀⾥里里去」，耶穌「稱他們為弟兄也不

以為恥」。復活的耶穌豈豈不是稱他的⾨門徒為弟兄，對⾺馬利利亞說：「你往我弟

兄那裡去……」？（約翰福⾳音 20:17）所以，從類類別來來說，耶穌與⾨門徒們是

⼀一類類。⽽而造物主真  神只有⼀一位，不是⼀一類類。耶穌不是造物主真  神。 

 

⼜又常有⼈人⽤用箴⾔言 8:30 -「那時，我在他那裡為⼯工師，⽇日⽇日為他所喜

愛，常常在他⾯面前踴躍」，來來證明耶穌⾃自稱是造物主耶和華（經⽂文中的

「他」）的「⼯工師」，參參與創造萬物，從⽽而推論耶穌也是造物主。其實，整

本箴⾔言有很多的篇幅在談智慧的重要性，也常常⽤用擬⼈人化的⽅方式來來描寫智

慧。第⼋八章從頭到末都在談論智慧 - 來來⾃自於神的智慧，⽽而且⼀一開始就⽤用了了擬

                                                
29

 路路加福⾳音 3:38 
30

 羅⾺馬書 8:14 
31
 約翰福⾳音 1:13；約翰⼀一書 5:1 



26  

⼈人的⽅方法：「智慧豈豈不呼叫？聰明豈豈不發聲？他在道旁⾼高處的頂上，在⼗十字

路路⼝口站立…… ⼤大聲說……」。箴⾔言 8:30 是說耶和華憑智慧創造萬物，正如

3:19 所說：「耶和華以智慧立地，以聰明定天」。⽽而把這智慧解讀成為耶

穌，是否強解經⽂文，請讀者⾃自⼰己求聖靈帶領判斷吧。在此，特提醒各位，箴

⾔言常常把智慧描述成⼀一位女性，如 8:2 -「他在道旁⾼高處的頂上，在⼗十字路路

⼝口站立」中的「他」在許多中⽂文版和英⽂文版聖經中是「她」，甚⾄至連和合本

修訂版及新標點和合本中都是「她」；⼜又如 3:14-18 所記：「因為得智慧勝

過得銀⼦子…… 她右⼿手有長壽，左⼿手有富貴。她的道是安樂樂樂樂，她的路路全是平

安。她與持守她的作⽣生命樹；持定她的，具各有福。」（新標點和合本，新

國際版，英王欽定本等許多版本） 

 

其實「耶穌是誰」與「  神是誰」這⼆二個問題是密切相關的。知曉 

「  神是誰」，⾃自然就不會糾結「耶穌是不是  神」這個問題。作為基督徒，

我們本該明⽩白作為被造的⼈人是沒有能⼒力力和資格去揣摩推論造物主  神是誰。

我們對造物主的認識只能來來⾃自於他的啓示。基督徒相信《聖經》是  神的啓

示。所以，《聖經》中啓示的  神才應該是我們要信的那位造物主真  神。 

 

如果暫且不說背後邪靈的作為，三位⼀一體充其量量不過是⼈人對  神的推論

⽽而已，根本不是出於《聖經》。⼀一九九零年年出版的英⽂文《聖經》新修訂標準

版（NRSV）在開始的「研讀輔助」(Study Helps) 中有⼀一段話
32

，非常直⽩白

地說明了了這點。譯成中⽂文就是： 

 「希伯來來⼈人的信仰是嚴格的⼀一  神論。只有⼀一位  神，以⾊色列列的  神。 

                                                
32

 「The Hebrew faith is strictly monotheistic. There is only one God, the God of Israel. 
Jesus and his disciples, of course, believed this. 

The Christian church clings to the belief in one God. But the church also 
recognizes that God is experienced in more than one way. The early Christians sensed 
that, in Jesus, God was approaching them in a special way. And after Jesus died and 
rose again, they began to say, ‘God sent his son.’ The God whom they knew as Father 
had come to them as Son. 

Already they were stretching their faith about the one God. But more was to 
follow. Soon they would experience God as Holy Spirit; and they would have to find 
new language to use about God. 

The writers of the New Testament did not develop a full doctrine about the 
Trinity. But they used language that suggested the creeds that would follow: Matthew 
28:19; 2 Corinthians 13:14. They gave us the raw material out of which later generations 
of Christians formed the doctrine of the Trinity: One God in Three Persons. 」 
 



27  

耶穌和他的⾨門徒當然相信這點。 

基督教會堅持⼀一  神論的信仰。但教會⼜又承認  神可以通過不⽌止⼀一種⽅方

式被體驗到。早期的基督徒感覺到， 神在耶穌⾥里里⽤用⼀一種獨特的⽅方式接近他

們。耶穌死⽽而復活後，他們開始說：‘  神差遣了了他的兒⼦子’。  神，就是他們

知道的⽗父曾以⼦子的樣式來來到他們中間。 

他們已經在拓拓展⼀一  神論的信仰。但接下來來有更更多的事發⽣生。很快他們

會體驗到以聖靈形式的  神。他們會需要找到新的語⾔言來來描述  神。 

新約的作者們沒有發展出完整的三位⼀一體教義。但他們使⽤用了了⼆二節經

⽂文：⾺馬太福⾳音 28:19，哥林林多後書 13:14。後來來的基督徒認為這⼆二節經⽂文暗示

了了三位⼀一體的教義。所以，他們以這⼆二節作為原材料料，發展形成了了三位⼀一體

的教義 - 存在於三個個體（位格）中的⼀一位  神。」 

 

這段話非常清楚地講了了以下幾點事實： 

1. 耶穌和他的⾨門徒是篤信希伯來來信仰的獨⼀一  神。（誰是希伯來來信仰

的獨⼀一  神？那就是亞伯拉罕的  神、以撒的  神、雅各的  神、摩⻄西的  

神、⼤大衛的  神……古時以⾊色列列⼈人和現代以⾊色列列⼈人敬拜的耶和華獨⼀一的真  

神。以⾊色列列⼈人信仰的  神，不是三位⼀一體的神。因此，三位⼀一體完全超出了了

耶穌和他的⾨門徒對  神的認知。請問這樣的教義還能叫作基督信仰嗎？） 

2. 神以⼦子或靈的形式出現，是早期基督徒的「感覺」或「體驗」。

（經上說  神差遣了了愛⼦子耶穌，並賜下了了聖靈；並沒有說  神以⼦子或靈的形式

出現於信徒中，也沒有說  神是⼦子或賜下的聖靈。因此， 神以⼦子或賜下的靈

的形式出現，不是《聖經》的教導，⽽而是如同新修訂標準版譯者所說：是耶

穌之後，早期基督徒的「感覺」或「體驗」。） 

3. 新約沒有完整的三位⼀一體教義。【其實不是沒有完整的教義，⽽而是

根本沒有。作者提及的唯⼀一的⼆二節暗示三位⼀一體的經⽂文，太 28:19 和林林後

13:14，其實與三位⼀一體根本沒有關係（⾒見見本書第⼆二章）。】 

4. 三位⼀一體是後來來的基督徒從太 28:19 和林林後 13:14 這⼆二節有「暗

示」的經⽂文中發展出來來的教義。（難道對於「  神是誰」這個信仰的⾸首要問

題，《聖經》-  神的啓示，沒有明確說明，卻只給了了⼆二節經⽂文暗示⼀一下，需

要信徒們⾃自⼰己在這基礎上憑感覺體驗、靠東拉⻄西扯牽強附會去推論？） 

 

雖然新修訂標準版的譯者們深知並講述了了以上幾點事實真相，但他們仍

然信仰三位⼀一體。 想必那些熟讀《聖經》並瞭解歷史真相的傳道⼈人牧師等也 



28  

是⼀一樣；⽽而⼀一般不怎麼讀經也不瞭解歷史事實的信徒，那就更更不⽤用說了了。 所

以，在此不得不問⼀一個最基本的問題： 

 

基督信仰到底以什什麼為根基？以個⼈人的「感覺」？「體驗」？ 

 

另外⼆二個顯然的問題是： 

是否耶穌和他的⾨門徒對  神的認識不夠完整，需要後來來的信徒對之進⾏行行 

「拓拓展」？ 

是否《聖經》對  神的介紹和描述不⾜足以讓我們認識獨⼀一的真  神，需

要後來來的信徒根據⾃自⼰己的感覺和體驗去尋找新的語⾔言來來描述  神？ 

 

你的答案是什什麼？⿎鼓勵你咨詢神學家牧師傳道⼈人，答案是什什麼？ 

 

就如我所多次經歷的，為三位⼀一體辯護的最後都只能求助於「神學理理

論」，搬出⼀一堆⼈人的揣摩推論來來。這⼀一切明擺著的事實豈豈不證明了了「耶穌是  

神」或三位⼀一體的教義充其量量不過是出⾃自於⼈人的感覺、體驗、揣摩和推論，

⽽而不是出於基督徒⼝口⼝口聲聲說的  神的話語或啓示 -《聖經》嗎？！ 雖然基

督徒都知道除了了造物主的啓示，被造之物是無法認識造物主  神是誰的，更更

是沒有資格和能⼒力力去推論造物主是誰；但是，實踐起來來卻完全相反，都掉入

了了「推論造物主是誰」（⼈人造神）的陷阱中還不察覺，⼀一個個都還⾃自以為真

理理在握！除了了⼈人⼼心玩梗以及被邪靈迷惑，別無解釋！正如耶穌警告⾨門徒說：

「撒旦要得著你們，好篩你們像篩麥⼦子⼀一樣。」（路路加福⾳音 22:31）警醒！ 

 

 
第四章． 三位⼀一體的詭詐之處 
 

三位⼀一體的最詭詐之處是偷換概念念，把三位⼀一體中的聖⽗父等同與《聖

經》中的天⽗父、⽗父、聖⽗父（以下統稱為天⽗父）。耶穌教導⾨門徒說：「奉⽗父、

⼦子、聖靈的名給他們施洗」
33

。三位⼀一體就⽤用此經⽂文誤導信徒以為這兒的⽗父

就是三位⼀一體的「聖⽗父」。 其實，《聖經》中的「天⽗父」與三位⼀一體中的

「聖⽗父」是兩兩個完全不同的概念念。這⼆二者的區別，若若不仔細分辨，是極不容

易易看清的。《聖經》中稱  神為「⽗父」、「天⽗父」或「聖⽗父」，這稱呼就是

                                                
33

 ⾺馬太福⾳音 28:19 



29  

指那位完整的獨⼀一的  神。 神就是天⽗父， 不是⼦子也不是賜下的聖靈（⾒見見第六

章有關賜下的聖靈）；反之亦然：天⽗父就是  神， 不需要加⼦子和靈才是完整

的  神。 如經上所記：「然⽽而我們只有⼀一位  神，就是⽗父……」
34

。⽽而三位

⼀一体中的圣⽗父必须要加上⼦子和灵才能构成完整的神的概念念。并且三位⼀一体中

的神不⼀一定是⽗父，可以是⼦子，也可以是赐下的圣灵。 

 

耶穌復活之後告訴使徒們，「我要升上去⾒見見我的⽗父，也是你們的⽗父；⾒見見

我的  神，也是你們的  神。」
35

 非常明確：⽗父就是  神，  神就是⽗父。⼜又如

耶穌的禱告：「⽗父啊，時候到了了，願你榮耀你的兒⼦子，使兒⼦子也榮耀你；正

如你曾賜給他權柄管理理凡有⾎血氣的，叫他將永⽣生賜給你所賜給他的⼈人。認識

你獨⼀一的真  神，並且認識你所差來來的耶穌基督，這就是永⽣生。」
36

 也是非

常清楚：這⽗父就是那獨⼀一的真  神，⽽而且耶穌是那獨⼀一的真  神所差來來的。所

以，耶穌不是那獨⼀一的真  神。 

 

保羅講到：「因為經上說： 神叫萬物都服在他的腳下。既說萬物都服

了了他，明顯那叫萬物服他的，不在其內了了。萬物既服了了他，那時，⼦子也要⾃自

⼰己服那叫萬物服他的，叫  神在萬物之上，為萬物之主。」
37  所以  神也是

耶穌（⼦子）的  神。正如保羅在以弗所書 1:17 所說， 神是「主耶穌基督的  

神，榮耀的⽗父」。保羅⼜又說：「因為只有⼀一位  神，在  神和⼈人中間，只有⼀一

位中保，乃是降世為⼈人的基督耶穌。」
38

 啓示錄中多次提到坐寶座的和羔

⽺羊，或  神和羔⽺羊。那坐寶座的就是  神，羔⽺羊就是耶穌。這些經⽂文都非常明

確地表示  神就是  神，羔⽺羊就是羔⽺羊；  神非羔⽺羊，羔⽺羊也非  神。從基督

教三⼤大信經中最早的信經 - 使徒信經39（傳說是使徒們所作），我們也可以

看到⼀一開始就講到的  神 -「我信  神」中的  神，是⼀一個完整的概念念，那就

是創造天地萬物的主，也稱為全能的⽗父。接下來來講耶穌是  神的獨⽣生⼦子，但

并没有说耶稣是  神，或是  神的⼀一部分。也没有说圣灵是  神。也根本没有 

                                                
34

 哥林林多前書 8:6 
35

 約翰福⾳音 20:17 
36

 約翰福⾳音 17:1-3 
37

 哥林林多前書 15:27-28 
38 提摩太前書 2:5 
39

 使徒信經：我信  神，全能的⽗父，創造天地的主。我信耶穌基督， 神的獨⽣生⼦子，我們的主；因著

聖靈成孕，從童女⾺馬利利亞所⽣生；在本丟彼拉多⼿手下遇難，被釘在⼗十字架上，死了了，葬了了；下到陰
間；第三天從死裡復活；後升天，坐在無所不能的⽗父  神的右邊；將來來要從那裡降臨臨，審判活⼈人

死⼈人。我信聖靈；⼀一聖基督教會，聖徒相通；罪得赦免；⾁肉⾝身復活；並且永⽣生。阿⾨門。 



30  

提到耶稣和⽗父以及圣灵⼀一起才构成了了完整的  神的概念念。 

 

同樣，《聖經》的「⽗父  神」與三位⼀一體中的「⽗父神」也是完全不同的

概念念。三位⼀一體的「⽗父神」中的「⽗父」這個字是⽤用來來定義或形容在此提到的

這位「神」，因三位⼀一體的神也可以是⼦子神或聖神（聖靈）。⽽而《聖經》的

「⽗父  神」中的「⽗父」與「  神」是並列列⽽而且可以相互替換的關係，不是相互

定義或修飾，⽽而是對同⼀一個體的⼆二個稱謂，都是指那位獨⼀一的造物主。如哥

林林多後書 1:3 說：「願頌贊歸與我們的主耶穌基督的⽗父  神，就是發慈悲的

⽗父，賜各樣安慰的  神」。這好比「耶穌基督」這個稱呼中的「耶穌」和

「基督」都是指那位死在⼗十字架上的贖罪羔⽺羊。所以，當《聖經》講到基督

時，我們都明⽩白是指拿撒勒勒⼈人耶穌，因基督只有⼀一位，就是撒勒勒⼈人耶穌。同

樣，當《聖經》講到  神時，我們都知道是指「⽗父」， 因為「只有⼀一位  

神，就是⽗父」（哥林林多前書 8:6）。 但是，當三位⼀一體講到  神時，⼈人們是

否要問⼀一下究竟是指⽗父呢？還是⼦子呢？還是靈呢？好比如果基督被分成三

位，那就需要對每⼀一位基督定義了了。那就會有 「耶穌基督」、「XX 基

督」、「YY 基督」。 

 

另外，和合本的「⽗父  神」的翻譯比較容易易誤導⼈人，讓⼈人以為三位⼀一體

中的「⽗父神」有《聖經》出處。其實，更更好或更更清楚的翻譯應該是「  神和

⽗父」。這點英譯本⼀一般都很清晰，譯成「God and Father」（  神和⽗父）或 

「God our Father」（  神我們的⽗父），也有譯成「God the Father」 

（⽗父  神）。 然⽽而，即是如此，講英語的信徒也照樣硬是把這位「  神我們

的⽗父」與三位⼀一體的「⽗父神」（God the Father）等同起來來。由此可⾒見見邪靈

迷惑之厲害！ 

 

另外需要強調的是《聖經》中提及的「  神」是⼀一個完整的「  神」的

概念念，是獨⼀一的  神、創造的主、全能的⽗父；根本不是三位⼀一體的「聖⽗父」

那種不完全的神的概念念。所以，當《聖經》中講到  神與耶穌、或  神與羔⽺羊

的時候，請注意這位「  神」就是完整的獨⼀一的  神，是那位說：「除了了我以

外，你不可有別的神 」
40

 的真  神；這位「  神」不是三位⼀一體中的「聖

⽗父」。 新約中有很多經⽂文同時提及  神與耶穌，包括本⽂文引⽤用的許多經⽂文，

都清清楚楚地說明  神與耶穌是⼆二位。請注意，是說  神與耶穌是⼆二位，⽽而不

                                                
40 出埃及记 20:3 



31  

是說三位⼀一體的「聖⽗父」與耶穌是⼆二位。信奉三位⼀一體的⼈人讀到這些經⽂文

時，只得把「  神」強解為三位⼀一體中的「聖⽗父」。否則，  神與耶穌是⼆二

位，那麼耶穌就不是  神了了嘛！為了了維護三位⼀一體，如此強解經⽂文，這背後

是什什麼靈啊？！警醒！總之，《聖經》中講的獨⼀一的真  神與耶穌是⼆二位，

耶穌不是那獨⼀一的真  神。 

 

三位⼀一體的另⼀一個詭詐之處是把在信徒⼼心⽬目中有極⾼高地位的救主耶穌設

立為  神。雖然實際上這是在拜偶像，但絕⼤大多數的信徒根本就不敢或不願

質疑這點。許多基督徒認為救主耶穌如果不是  神，那他的地位就低了了。所

以，他們從情感上不能接受耶穌不是  神的這個《聖經》的教導 - 陷於⾎血氣

之中，⽽而不願順從真理理。因耶穌基督在信徒⼼心裡的地位太⾼高了了，⽽而且⾼高過了了

頭（誰是基督的頭
41
？），以⾄至取代了了那叫耶穌從死裡復活的獨⼀一真  神。希

望弟兄姐妹能夠知道《聖經》明明⽩白⽩白地告訴我們，是  神讓耶穌復活的。 

例例如：「  神已經叫主復活，也要⽤用⾃自⼰己的能⼒力力叫我們復活。」「這耶穌，  

神已經叫他復活了了，我們都為這事作⾒見見證。」「第三⽇日，  神叫他復活，顯

現出來來。」（哥林林多前書 6:14；使徒⾏行行傳 2:32；使徒⾏行行傳 10:40） 

 

常有⼈人引⽤用「耶穌對她說：‘復活在我，⽣生命也在我’」
42 這節經⽂文來來證

明耶穌是  神。其實根據接下來來的經⽂文就可以明⽩白這是  神藉著耶穌彰顯了了  

神的榮耀：「耶穌說：‘我不是對你說過，你若若信，就必看⾒見見  神的榮耀嗎？’

他們就把⽯石頭挪開。耶穌舉⽬目望天，說：‘⽗父啊，我感謝你，因為你已經聽

我。我也知道你常常聽我，但我說這話是為周圍站著的眾⼈人，叫他們信是你

差了了我來來。」（約翰福⾳音 11:40-42）其實，耶穌的⼀一切都是來來⾃自於  神、都

是  神所賜的。就如耶穌⾃自⼰己所說：「天上地下所有的權柄都賜給我了了。」 

「⽗父怎樣在⾃自⼰己有⽣生命，就賜給他兒⼦子也照樣在⾃自⼰己有⽣生命，並且因為他是

⼈人⼦子，就賜給他⾏行行審判的權柄。」「⽗父啊……你所賜給我的榮耀……。」
43

 

 

⼜又常有⼈人為三位⼀一體辯護道：耶穌說「我就是道路路、真理理、⽣生命」
44

。

⾔言下之意就是耶穌是  神。這些⼈人往往有意無意地忘了了耶穌說的下半句句: 「若若

不藉著我，沒有⼈人能到⽗父那裡去」。所以，耶穌不是終點，不是我們⽣生命的

                                                
41
 哥林林多前書 11:3 

42
 約翰福⾳音 11:25 

43
 ⾺馬太福⾳音 28:18；約翰福⾳音 5:26-27；約翰福⾳音 17:24 

44
 約翰福⾳音 14:6 



32  

歸宿。⽗父，就是造物主  神才是！耶穌是要把我們帶到⽣生命的源頭，就是造

物主、耶和華獨⼀一的真  神那兒。 耶穌之所以是道路路，那是因為他是我們的

贖罪羔⽺羊；我們若若不藉著他在⼗十字架上的贖罪祭，罪就無法赦免，也就無法

⾒見見公義聖潔的  神；耶穌走過的⼗十架窄路路也是信徒必須走的唯⼀一通向永⽣生之

路路。耶穌之所以是真理理，那是因為他所說的不是他⾃自⼰己的意思，⽽而是⽗父教他

怎麼說，他就怎麼說。「耶穌說：‘我的教訓不是我⾃自⼰己的，乃是那差我來來者

的。’ 」 「但那差我來來的是真的，我在他那裡所聽⾒見見的，我就傳給世⼈人。」 

「我說這些話乃是照著⽗父所教訓我的。」
45

 耶穌之所以是⽣生命，那是因為 

「⽗父怎樣在⾃自⼰己有⽣生命，就賜給他兒⼦子也照樣在⾃自⼰己有⽣生命」（約翰福⾳音

5:26）。 

 

 

第五章． 三位⼀一體的來來⿓龍去脈 
 

以上的論述已證明三位⼀一體中講耶穌是  神的教義是沒有直接⽽而明確的

《聖經》依據的，⽽而且很多的經⽂文都⼀一清⼆二楚地把耶穌和  神（不是三位⼀一

體的⽗父神）描述為⼆二個完全獨立的個體，說明耶穌不是  神。那麼為什什麼天

主教、主流基督教和東正教堅信三位⼀一體是極其重要的信仰核⼼心呢？因此，

接下來來我們查考⼀一下三位⼀一體的來來⿓龍去脈，看看歷史上發⽣生了了什什麼。 

 

公元 325 年年的第⼀一次尼⻄西亞會議上耶穌被設立為  神，⽽而且成為羅⾺馬帝

國天主教官⽅方正統信仰的⼀一條教義
46

。該會議由羅⾺馬皇帝君⼠士坦丁⼤大帝

（Constantine The Great）召集，主要為了了解決當時在教會內部，特別是

在亞⼒力力⼭山⼤大教會⾥里里，關於耶穌與  神的關係的爭議。以亞⼒力力⼭山⼤大教會的長老

阿⾥里里烏（Arius）為代表的⼀一⽅方（亞流派）認為耶穌是  神所造，有開始，與  

神相似。以亞⼒力力⼭山⼤大教會的主教亞⼒力力⼭山⼤大和其助⼿手亞他拿修（Athanasius）

為代表的另⼀一⽅方認為耶穌是  神所⽣生，與  神同質，沒有起始。在被邀請的

1800 名主教中，只有⼤大約 300 名到會。會議歷時⼀一個⽉月，最後制定了了尼⻄西

亞信經 （The Creed of Nicea）。除了了兩兩位拒絕在信經上簽字外，其餘都

簽了了字。凡不認同尼⻄西亞信經的都被定為異異端。兩兩位拒絕在信經上簽字的主

教和阿⾥里里烏被趕出了了教會，⽽而且立刻被君⼠士坦丁⼤大帝流放了了。 

                                                
45

 約翰福⾳音 7:16；約翰福⾳音 8:26；約翰福⾳音 8:28 
46

 https://en.wikipedia.org/wiki/First_Council_of_Nicaea (2024 年年 12 ⽉月 17 ⽇日) 



33  

【君⼠士坦丁⼤大帝何許⼈人也？但以理理書預⾔言第四獸（國）中有⼀一王，「他

必制服三王。他必向⾄至⾼高者說誇⼤大的話，必折磨⾄至⾼高者的聖⺠民，必想改變節

期和律律法」
47

。這第四獸就是羅⾺馬帝國，君⼠士坦丁就是這王。他制伏了了與他

同期的三個羅⾺馬皇帝。他於公元 321 年年頒布法令把安息⽇日從⼀一週七⽇日的最後

⼀一天（週六）改為⼀一周的第⼀一天（周⽇日）。（請看⼀一下⽇日曆。周⽇日是否在最

左邊 - 第⼀一⽇日？）《聖經》沒有給⼀一週七⽇日取名字。周⽇日稱為 Sunday，是

外邦⼈人給取的名字，意為太陽之⽇日。是異異教敬拜太陽神的⽇日⼦子。當時在羅⾺馬

帝國，尤其是在軍隊裡盛⾏行行敬拜太陽神的異異教。君⼠士坦丁為了了和諧各種宗教

（特別是天主教和太陽神教），就把《聖經》明確規定的週六安息⽇日改成了了

周⽇日。這樣，他改變了了節期和⼗十戒的第四條：「當記念念安息⽇日，守為聖⽇日。

六⽇日要勞碌做你⼀一切的⼯工，但第七⽇日是向耶和華 - 你  神當守的安息

⽇日……」
48

。這就是現在⼤大多數教會不守安息⽇日戒命，卻在周⽇日聚會的由

來來。現代基督徒以為周⽇日敬拜聚會的原因是耶穌在周⽇日復活。可是只要瞭解

⼀一點歷史事實，就能知道這是撒旦的陷阱！《聖經》從來來沒有要求  神的兒

女把安息⽇日敬拜從週六改成周⽇日。耶穌也沒有廢除安息⽇日，反⽽而說：「就是

到天地都廢去了了，律律法的⼀一點⼀一畫也不能廢去，都要成全。」
49

 所以廢除週

六安息⽇日，在周⽇日敬拜聚會那是公然違背第四條誡命！都掉入了了撒旦的陷

阱！這就是撒旦藉君⼠士坦丁成就的「傑作」！更更進⼀一步，撒旦藉君⼠士坦丁的

權勢把耶穌設立為  神，把獨⼀一的真  神，分成了了⼆二位。 使信徒違背第⼀一誡

命，⼜又把不是  神的耶穌當作  神敬拜，陷於拜偶像的⼤大罪之中！】 

 

尼⻄西亞信經對耶穌的聲稱超出了了原來來的爭議範疇，明確講到耶穌是出⾃自

真  神的真  神，確定了了耶穌是  神的教義
50

。請注意尼⻄西亞信經去掉了了使徒

信經中耶穌升天後「坐在無所不能的⽗父  神的右邊」這句句信條。（這兒的 

「⽗父  神」不是三位⼀一體的「⽗父神」。詳⾒見見第四章。）這句句話清楚地說明了了

                                                
47 但以理理書 7:24-25 
48

 出埃及記 20:8-10 
49 ⾺馬太福⾳音 5:18 
50

 尼⻄西亞信經（325 年年）：我們信⼀一位  神，全能的⽗父，是⼀一切可⾒見見和不可⾒見見之物的創造者。我們

信⼀一位主，耶穌基督，  神的兒⼦子，由⽗父所⽣生［是獨⽣生⼦子；有⽗父的本質，是  神之  神］是光之

光，真  神之真   神，是所⽣生的，不是被造的，與⽗父同質；萬物［天上和地上］是藉著他所造；

為了了我們⼈人類類，為了了我們的救贖，他降臨臨成為⾁肉⾝身、被造成⼈人；他受難，第三⽇日⼜又復活，升天；

他將從天降臨臨，審判活⼈人死⼈人。我們信聖靈。［但是，那些說：「有段時間他是不存在的；」和

「在被造以前他是不存在的；」和「他是從無⽽而被造的，」或「他是另⼀一種物質」或「本質」，
或「神⼦子是被造的，」或「可變換的，」或「可改變的」- 他們是被聖潔的⼤大公使徒教會譴責

的。］ 



34  

復活後的耶穌和  神是兩兩個個體， 這也是使徒們所信和所傳的。顯然，尼⻄西

亞信經把耶穌稱為真  神，已經完全超出了了使徒們對耶穌的認識。對此，經

上有話說：「無論是我們，是天上來來的使者，若若傳福⾳音給你們，與我們所傳

給你們的不同，他就應當被咒詛。我們已經說了了，現在⼜又說，若若有⼈人傳福⾳音

給你們，與你們所領受的不同，他就應當被咒詛。」（加拉太書 1:8-9） 

 

後來來的三位⼀一體的經典 - 亞他拿修信經中⼜又說復活的耶穌「衪升到天

上，坐在全能的⽗父  神的右邊」。這「全能的⽗父  神」是指三位中的「聖⽗父」 

呢？還是《聖經》中的「⽗父 神」？若若是指前者，那就與《聖經》所說相異異 -

《聖經》說耶穌升天後坐（或站）在  神的右邊。若若是指後者，那麼耶穌與

獨⼀一  神是兩兩個個體，因《聖經》中的⽗父  神就是獨⼀一真  神。另外請注意尼

⻄西亞信經沒有講聖靈與  神的關係，也沒有宣稱聖靈是  神。信經中只有簡單

的⼀一句句關於聖靈的陳述：「信聖靈」（與使徒信經⼀一樣）。 

 

其實尼⻄西亞會議並沒有結束有關的爭議。之後不久，阿⾥里里烏及其⽀支持者

⼜又回到了了教會。並且亞流派開始在君⼠士坦丁堡教區流⾏行行。亞他拿修接續亞歷

⼭山⼤大主教成了了亞歷⼭山⼤大教會的主教之後被流放。公元 337 年年君⼠士坦丁⼤大帝過

世。其兒⼦子君⼠士坦提烏斯⼆二世接位。因他偏向亞流派，關於尼⻄西亞信經的爭

議就公開化了了。君⼠士坦丁堡教區成了了亞流派的天下。後來來，狄奧多⻄西⼀一世

（Theodosius I）成為羅⾺馬皇帝。他⽀支持尼⻄西亞信經，罷免了了君⼠士坦丁堡教

區亞流派的主教。到了了 381 年年，受洗還不到⼀一年年的狄奧多⻄西⼀一世召開了了第⼀一

次君⼠士坦丁堡會議，以重新確立尼⻄西亞信經
51
。由於⼀一些原因（主要是羅⾺馬

皇帝與教皇和⼀一些主教之間的權⼒力力⾾鬥爭，造成君⼠士坦丁堡教區主教位置空

缺），會議最後是在⼀一位沒有受洗過的⾏行行政官員的主持下進⾏行行的（驚訝不驚

訝？）。只有 186 位來來⾃自與東部的主教參參加了了會議，其中 36 位因不願認可

尼⻄西亞信經⽽而被拒絕入會（由此可⾒見見，當時有不少主教是不認同「耶穌是  

神」- 這個尼⻄西亞信經和使徒信經的主要不同之處）。該會議對 325 年年的尼

⻄西亞信經做了了修改，尤其是關於聖靈的部分。明確講到「聖靈是主和⽣生命賜

於者，（聖靈）出⾃自於⽗父，與⽗父和⼦子⼀一同被敬拜、同享榮耀，（聖靈）藉先

知說話。」 因此，尼⻄西亞信經（381 年年）也稱為尼⻄西亞君⼠士坦丁堡信經。 

 

最詳細闡述三位⼀一體的是四世紀的 亞他拿修信經 （The  Athanasian  

                                                
51
 https://en.wikipedia.org/wiki/First_Council_of_Constantinople（2024 年年 12 ⽉月 17 ⽇日） 



35  

Creed）
52

。 其中講到： 

「我們敬拜三位⼀一體 (trinitate) 的獨⼀一  神；這獨⼀一  神⾥里里的三位乃是

合⽽而為⼀一的…… 此三位乃是：聖⽗父、聖⼦子、聖靈…… 然⽽而聖⽗父、聖⼦子、聖

靈乃是在同⼀一個神性本質內；祂們的榮耀及永恆中的威嚴也是相同的。聖⽗父

是怎樣的  神，聖⼦子也就是那樣的  神，聖靈亦是那樣的  神。…… 聖⽗父並

非是經由某某或某物⽽而產⽣生的 (factus)；並非是受造的，也非被⽣生的。 聖⼦子

單單是經由聖⽗父⽽而產⽣生的，但並不是被聖⽗父所造，⽽而是經由聖⽗父所⽣生出 

(genitus)。聖靈是經由聖⽗父和聖⼦子⽽而產⽣生的，但並不是被造，也不是被⽣生

出，⽽而是從聖⽗父和聖⼦子⽽而發出 (procedens)。」 

 

所以，三位⼀一體是在耶穌釘死復活升天之後三百多年年，由⼀一些神學家主

教們提出，經兩兩位羅⾺馬皇帝召集的兩兩次由⼀一⼩小部分主教組成的會議討論，被

皇帝欽准，才確立為羅⾺馬帝國天主教官⽅方正統信仰核⼼心。凡不認同三位⼀一體

的都被判為異異端邪教。顯然，這兩兩位羅⾺馬皇帝對於確立三位⼀一體的教義有極

⼤大的影響和決定性的作⽤用。第⼀一次君⼠士坦丁堡會議給狄奧多⻄西⼀一世的信中懇

請皇帝在會議提出的信條上蓋上⽟玉璽，以確立成為官⽅方認可的正統信仰
53

。 

 

其實狄奧多⻄西⼀一世和其他⼆二位羅⾺馬皇帝於公元 380 年年頒布了了薩洛洛尼卡

敕令（Edict of Thessalonica），把三位⼀一體作為羅⾺馬帝國國教納入法令。

薩洛洛尼卡敕令中特別說到：（對於異異議者）“我們判斷他們是愚昧的狂徒，

特令他們被貼上異異端的可恥之名……他們將⾸首先受到神聖譴責的懲罰，然後

將受到來來⾃自我們權柄的懲處，⽽而該懲處將依據天意⽽而定。” 於六世紀頒布的

查⼠士丁尼法典（Codex Justinianus）更更是進⼀一步把⼀一切反對尼⻄西亞信經定

為危害國家統⼀一和破壞社會秩序罪，構成宗教叛教和政治叛亂的雙重罪。如

此動⽤用龐⼤大的國家機器強制執⾏行行尼⻄西亞信經。總之，在確定了了三位⼀一體為羅

⾺馬官⽅方正統信條之後，⼀一切不認同三位⼀一體的信徒都遭受了了羅⾺馬帝國和天主

教的極其殘酷的鎮壓 - 或處死、或流放或監禁…… 由於⼈人性的貪⽣生怕死，

⼜又不願認真去考究認識真理理，所以反對三位⼀一體的信徒就越來來越少。後來來在

⼗十六世紀發⽣生宗教改⾰革，抗議者們（早期的現代基督教信徒們）從羅⾺馬天主

教分離出來來。雖然那時走出天主教的修⼠士神⽗父主教們（如⾺馬丁路路德、約翰加

                                                
52

 http://en.wikipedia.org/wiki/Athanasian_creed (2024 年年 12 ⽉月 17 ⽇日) 
53

 http://www.catholicbook.com/AgredaCD/Ecumenical_Councils/Constantinople.htm 

（2017 年年 3 ⽉月 21 ⽇日） 



36  

爾⽂文）和信徒們，意識到天主教在某些⽅方⾯面嚴重偏離了了《聖經》，如教會賣

贖罪卷（信徒通過買贖罪卷的⽅方式捐錢給教會，罪就得赦），但他們還是繼

承了了三位⼀一體的教義（這個撒旦最⼤大的迷惑很難識破啊），並與天主教⼀一樣

對不認同三位⼀一體的信徒趕盡殺絕。在⽇日內瓦掌握⼤大權的加爾⽂文把當時不認

同三位⼀一體的神學家麥克塞維特斯（Michael Servetus）送上了了火刑柱
54

。 

 

這樣⼀一直延續到今，天主教和現代基督教主流都把三位⼀一體作為信仰的

核⼼心。⽽而反對者寥寥無幾，因為雖然現在沒有殺頭危險，但是絕⼤大多數的信

徒不敢違背傳統，也無⼼心去辨明真理理，卻樂樂樂樂意把⼈人的教導當《聖經》真理理。

正如  神曾藉先知以賽亞所責備的：「……這百姓親近我，⽤用嘴唇尊敬我，

⼼心卻遠離我；他們敬畏我，不過是領受⼈人的吩咐。」（以賽亞書 29:13） 

 

 

第六章．  聖靈的奧秘 
 

最初的舊約《聖經》基本上是⽤用古老的希伯來來語寫成。靈這個字是 

這個字的原意是風，也可指靈、氣息、空氣、⼒力力、動⼒力力或靈⾥里里的願望。רוּחַ 

等。這個字在中⽂文的舊約《聖經》被翻譯成多種意思。比如創世紀 1:2 中譯

成「靈」，7:15 中譯成「氣息」，8:1 中譯成「風」，26:35 中譯成「⼼心

裡」，約書亞記 2:11 中譯成「膽氣」，⼠士師記 8:3 中譯成「怒怒氣」，15:19

中譯成「精神」，撒⺟母耳記上 16:23 中譯成「惡惡魔」。 

 

新約《聖經》是⽤用希臘⽂文寫成。靈這個字是 πνεῦμα。該字也有多種意

思：風、氣息、靈。當作「靈」的意思時，可以指⼀一般⼈人的靈、魔⿁鬼的靈、

和  神的靈。有時候，經⽂文中會講清楚是什什麼靈，如「污穢的靈」，「  神的

靈」。但很多時候是沒有這些描述的。那麼到底指什什麼，只有從上下⽂文理理解

確定。例例如，⾺馬太福⾳音 4:1：「當時，耶穌被聖靈引到曠野，受魔⿁鬼的試

探。」 這兒的 πνεῦμα，譯成「聖靈」。有的和合本《聖經》在這個「聖」 

字下⾯面加了了三點，表明原⽂文沒有該字。⾺馬太福⾳音 26:41：「總要警醒禱告，

免得入了了迷惑，你們⼼心靈固然願意，⾁肉體卻軟弱了了。」這兒，πνεῦμα 翻譯

成「⼼心靈」。⾺馬可福⾳音 9:20：「他們就帶了了他來來。他⼀一⾒見見耶穌，⿁鬼便便叫他重

重地抽風……」。這兒，πνεῦμα 翻譯成「⿁鬼」。約翰福⾳音 4:24：「  神是

                                                
54

 https://en.wikipedia.org/wiki/Michael_Servetus (2024 年年 12 ⽉月 17 ⽇日) 



37  

個靈，所以拜他的，必須⽤用⼼心靈和誠實拜他。」這兒，「靈」和「⼼心靈」在

希臘原⽂文是同⼀一個字 πνεῦμα。⼜又路路加福⾳音 24:37：「他們卻驚慌害怕，以

為所看⾒見見的是魂。」 這兒， πνεῦμα ⼜又被翻譯成「魂」。 

 

我要承認我的無知。  神的奧秘我只是略略知⼀一⼆二⽽而已。尤其是關於聖

靈、並聖靈與  神的關係，我有許多的無知。耶穌說：「  神是個靈，所以拜

他的，必須⽤用⼼心靈和誠實拜他。」
55

（注意希臘原⽂文沒有「個」這字。）然

⽽而， 神卻把聖靈賜給古時的先知們、耶穌和後來來的信徒們。我覺得這實在是

奧秘的事。《聖經》⼜又講到耶穌的⺟母親⾺馬利利亞從聖靈懷孕
56

。 這到底是什什麼

意思？⾺馬利利亞是如何從聖靈懷孕的？我無知。正如經上所說，「隱秘的事是

屬耶和華我們  神的，唯有明顯的事是永遠屬我們和我們⼦子孫的，好叫我們

遵⾏行行這律律法上的⼀一切話 。」
57

 所以，即使無法理理解這些隱秘的事，我也接

受，因我們只要遵⾏行行  神的話就⾏行行。 

 

曾經有個牧師為了了證明三位⼀一體中關於聖靈的教義，問我： 

「    神是個靈，對嗎？」 

「對。」我回答。（約翰福⾳音 4:24，耶穌說：「  神是個靈 ……」） 

「那麼，聖靈不就是  神嗎？」 

「這……」 我實在沒有辦法回答，只有承認⾃自⼰己的無知。 

 

耶穌告訴⾨門徒他升天後會求⽗父，就是  神，賜下聖靈（真理理的靈）
58

。

如果聖靈就是  神，那  神怎麼賜聖靈給信徒？照那位牧師的邏輯，就是  神

賜  神⾃自⼰己給信徒？這樣的說法對嗎？彼得和約翰按⼿手在信徒⾝身上，信徒就

受聖靈
59

。 若若聖靈就是  神，那豈豈不是說使徒按⼿手就可以賜  神給信徒？在

以⻄西結書中  神說：「我必將我的靈放在你們裡⾯面，你們就要活了了。」
60

 啓

示錄中講到， 神的寶座前點著的七盞燈就是  神的七靈，寶座前站立的羔⽺羊

的七⾓角七眼也是  神的七靈，奉差遣往普天下去的
61
。如果聖靈就是  神，怎

麼坐寶座的  神與  神的七靈⼜又是分開的呢？⽽而且這七靈要奉差遣往普天下去

                                                
55

 約翰福⾳音 4:24 
56

 ⾺馬太福⾳音 1:20；路路加福⾳音 1:35 
57

 申命記 29:29 
58

 約翰福⾳音 14:16-17 
59

 使徒⾏行行傳 8:17 
60

 以⻄西結書 37:14 
61
 啓示錄 4:5；5:6 



38  

呢！⼜又如⺠民數記 11 章記載：「耶和華對摩⻄西說：‘你從以⾊色列列的長老中招聚

七⼗十⼈人…… 我在那裡降臨臨與你說話，也要把降於你⾝身上的靈分賜給他

們’…… 摩⻄西出去…… 招聚百姓的長老中七⼗十個⼈人來來，使他們站在會幕的四

周。耶和華在雲中降臨臨，對摩⻄西說話，把降於他⾝身上的靈分賜那七⼗十個長

老，靈停在他們⾝身上的時候，他們就受感說話……」
62。降在摩⻄西和七⼗十長

老⾝身上的靈就是聖靈。在雲中降臨臨、與摩⻄西說話的那位乃是  神。耶和華  神

與摩⻄西說話⼜又把靈分賜給七⼗十長老。這兒清楚地描述了了耶和華  神與賜給摩

⻄西的靈是有區別的。 所以， 從 「  神是個靈」 推理理出 「靈就是  神」，或 

「聖靈就是  神」，這樣的推理理與很多經⽂文是不通的。   

 

耶穌說：「只等真理理的聖靈來來了了，他要引導你們明⽩白⼀一切的真理理；因為

他不是憑⾃自⼰己說的，乃是把他所聽⾒見見的都說出來來……」
63

。若若聖靈就是  

神，那為什什麼他不是憑⾃自⼰己說呢？卻是把聽⾒見見的都說出來來呢？羅⾺馬書 8:26-

27：「……聖靈親⾃自⽤用說不出來來的嘆息替我們禱告。……聖靈照著  神的旨

意替聖徒祈求。」這兒講聖靈是⼈人與  神的中介，替聖徒向  神禱告祈求。顯

然，聖靈不是那禱告祈求的對象。⼜又如以弗所書 2:18：「因為我們兩兩下藉著

他被⼀一個聖靈所感，得以進到⽗父⾯面前。」這兒講到兩兩下（就是以⾊色列列⼈人和外

邦⼈人）藉著他（就是耶穌）並被聖靈感動，得以進到⽗父（就是  神）⾯面前。

顯然，聖靈和  神是有區別的。施洗約翰說耶穌要⽤用聖靈和火施洗
64

，耶穌

⾃自⼰己也說⾨門徒將要受聖靈的洗
65

。若若聖靈就是  神，這樣的說法合適嗎？ 

 

因此，說那奉差遣往普天下去的「七靈」以及  神賜下真理理的靈和許多

經⽂文提到的  神賜給⼈人的聖靈或感動、充滿⼈人的聖靈（本書中統稱為「賜下

的聖靈」）就是  神，或就是耶穌在約翰福⾳音 4:24 中說到的「  神是個靈」

的「靈」，那是不妥當的。 我們是否可以這樣理理解（請弟兄姐妹注意，這只

是我的理理解⽽而已）：約翰福⾳音 4:24「  神是個靈」中的「靈」是指  神本

⾝身，或  神本⾝身的靈，⽽而 「賜下的聖靈」是來來⾃自於  神的靈，是代表  神，

有  神的屬性，但不是  神或  神本⾝身的靈。所以，「賜下的聖靈」不是  神

本⾝身。這樣就不會有  神賜  神⾃自⼰己給信徒、或使徒按⼿手就可以賜  神給信徒

的結論，就能理理解為什什麼坐寶座的  神與  神的七靈是可以分開的。 

                                                
62

 ⺠民數記 11:16-25 
63

 約翰福⾳音 16:13 
64

 ⾺馬太福⾳音 3:11；路路加福⾳音 3:16 
65 使徒⾏行行傳 1:5 



39  

三位⼀一體的⼀一個論點是，既然耶穌是聖靈感孕，那他的靈就是聖靈，⽽而

聖靈就是  神，所以耶穌就是  神。如此推論看起來來挺通順。但不知有關這些

隱秘的事是否可這樣推論。比如，既然從成孕起耶穌的靈就是聖靈，為什什麼

耶穌受洗的時候還要有聖靈如鴿⼦子降在他⾝身上
66

？ ⼜又比如耶穌說：「我實實

在在地告訴你：⼈人若若不是從⽔水和聖靈⽣生的，就不能進  神的國。從⾁肉⾝身⽣生的

就是⾁肉⾝身；從靈⽣生的就是靈」
67

 。顯然這兒指重⽣生得救的⼈人是從聖靈⽣生的。

正如約翰⼀一書所說，「凡信耶穌是基督的，都是從  神⽽而⽣生……」
68

。 照上

述推理理，從聖靈⽣生的信徒就是…… 我不敢這樣推論，只有⾃自認無知。 

 

另外，亞他拿修信經講到：「聖靈是經由聖⽗父和聖⼦子⽽而產⽣生的；但並不

是被造，也不是被⽣生出，⽽而是從聖⽗父和聖⼦子⽽而發出 」。前⽂文已說明聖⼦子（耶

穌）不是  神，那麼聖⼦子也不可能是聖靈的源頭。耶穌也明確告訴⾨門徒：他

會求⽗父賜下聖靈。施洗約翰說  神賜聖靈給耶穌是沒有限量量的
69

。 既然耶穌

的靈也是  神所賜，那怎麼可能聖靈是由耶穌產⽣生呢？聖靈只能來來⾃自於  神。 

 

總之，關於  神的事我們所知實在極其微少，我們能理理解認識的也是微

不⾜足道。尤其是  神隱秘的事和絕⼤大部份靈界的事是我們⽬目前無法明⽩白理理解

的。所以我們對聖靈以及聖靈和  神的關係的認識只能是非常有限的。我們

所認識的最多只能是《聖經》的啓示。有⼀一點是明確的：從很多經⽂文看，把 

「賜下的聖靈」稱為  神那是極不妥當的，並且耶穌不可能是聖靈的源頭。 

 

 

第七章． 結語 
 

在論述  神這個概念念時，總感到誠惶誠恐，覺得⾃自⼰己不虔敬。⼀一直禱告

求主赦免。因為說到底，我們有什什麼資格來來講述  神是誰！耶和華我們的  神

創造天地萬物和⽣生命。我作為⼀一個被造的⼈人，豈豈能明⽩白那⼤大⽽而可畏之  神的

⼀一切事呢？關於  神的事，我所知實在太少太少。我所知的⼀一切只有來來源於  

神⾃自⼰己的啓示 -《聖經》。《聖經》啓示多少，我懂的最多也只有這些 (只

懂⼀一⼩小部分，根本不可能都懂)。除此之外，我別無所知，更更不敢牽強推論。 

                                                
66

 路路加福⾳音 3:21-22；約翰福⾳音 1:32-34 
67

 約翰福⾳音 3:5-6 
68

 約翰⼀一書 5:1-5 
69

 約翰福⾳音 3:34 



40  

在⾯面對⼀一些難解的經⽂文時，我們承認⾃自⼰己不懂，遠勝於試著⽤用⾃自⼰己的想像或

⼈人的智慧知識來來強解，更更是千萬不要牽強附會。彼得告誡我們強解者乃⾃自取

沉淪淪
70

。 約翰在啓示錄最後也講到：「我向⼀一切聽⾒見見這書上預⾔言的作⾒見見證，

若若有⼈人在這預⾔言上加添什什麼， 神必將寫在這書上的災禍加在他⾝身上；這書上

的預⾔言，若若有⼈人刪去什什麼， 神必從這書上所寫的⽣生命樹和聖城，刪去他的

份」
71
。 這都是對我們的告誡，要我們誠實傳道，不可為了了迎合維護某種教

義⽽而強解或篡改經⽂文，也不要把⼈人的意思摻入《聖經》真理理。更更何況有些經

⽂文早已被篡改了了，尤其是那幾句句明裡暗裡說耶穌是  神的經⽂文。若若我們順著

這些被篡改的經⽂文去強解其它經⽂文，那豈豈不中了了撒旦的詭計？ 

 

那麼，為什什麼還要論述「三位⼀一體」呢？因為《聖經》講到：「要為從

前⼀一次交付聖徒的真道竭⼒力力地爭辯」
72

。 請注意「真道」是「從前⼀一次交

付」的，不是後⼈人靠感覺體驗⽽而逐步發展的「神學理理論」。從真理理⾓角度看，

三位⼀一體的教義，明顯不符合《聖經》的教導；從來來源看，三位⼀一體完全是

⼈人的產物；從靈界的爭戰看，三位⼀一體是魔⿁鬼的作為，為了了要混亂⼈人對  神

的認識 - 這個信仰的⾸首要問題，把應該對獨⼀一  神耶和華的敬拜變成了了對耶

穌的敬拜，應該向獨⼀一  神耶和華的禱告變成了了向耶穌禱告，把信徒陷入拜

偶像的⼤大罪之中！這麼多年年來來，三位⼀一體迷惑了了數不清的信徒。我⾃自⼰己也曾

同樣被迷惑。⽽而且，由於過去習慣了了把  神和耶穌合在⼀一起，在識破了了三位

⼀一體的迷惑之後⼀一段時間⾥里里，禱告的時候都難免出⼝口向耶穌禱告。因常稱  

神為主，有時這「主」在接下來來的禱告中就變成了了主耶穌。求主赦免！ 

 

《聖經》⼀一直明明⽩白⽩白地告訴我們，耶和華  神是唯⼀一的  神、唯⼀一創

造萬物和⽣生命之主。耶穌是  神的獨⽣生⼦子。怎麼這獨⽣生⼦子就成了了⽣生他的  神了了

呢？耶和華  神怎麼就分成了了⽗父⼦子靈？《聖經》⼀一直告訴我們要敬拜獨⼀一  

神，從未說要敬拜耶穌。怎麼基督徒到處都在敬拜耶穌呢？《聖經》中講到

因耶穌的順服，死在⼗十字架上贖了了我們的罪， 神才把天上地下所有的權柄都

賜給了了他；他也配得權柄、豐富、智慧、能⼒力力、尊貴、榮耀、頌贊
73

 。但這

並不是說耶穌就是  神，或者是  神的⼀一部分啊！啓示錄四章明明⽩白⽩白地說，

                                                
70

 彼得後書 3:16 
71
 啓示錄 22:18-19 

72
 猶⼤大書 3 

73
 ⾺馬太福⾳音 28:18；啓示錄 5:12-14 



41  

那坐寶座的就是  神，創造萬物的  神
74

。其餘章節也清清楚楚地寫到：坐寶

座的就是坐寶座的，羔⽺羊就是羔⽺羊；坐寶座的非羔⽺羊，羔⽺羊也非坐寶座的。

怎麼那坐寶座的必須加上羔⽺羊再加聖靈，才成為那獨⼀一的  神呢？ 

 

退⼀一步講，若若三位⼀一體是那麼重要的基督信仰核⼼心，為什什麼《聖經》不

明確說明？這麼重要的啓示，為什什麼使徒們都沒有得到？各位弟兄姐妹，請

思想⼀一下：若若對使徒們說，「耶穌是  神。」他們會說：「是的」；還是會

說，「不對」。使徒們是否需要哪位神學家名牧給他們上⼀一堂三位⼀一體的

課？把這個他們從未聽說過的「奧秘」給他們講解⼀一番，讓他們明⽩白他們親

⾝身跟隨過的耶穌原來來是  神啊！希望弟兄姐妹基於對信仰的嚴肅性和認真

性，並對⾃自⼰己⽣生命的負責性，好好思想這些問題。 

 

最重要的是靠聖靈的帶領認真讀經，把同時提到耶穌和  神的經⽂文

逐⼀一羅列列出來來。看看《聖經》究竟是如何描述耶穌和  神的關係的。這樣

的信息原版直接 - 無需⼈人說來來說去。這是最簡單最靠得住的⽅方法。雖然

這⽅方法需要時間和耐⼼心，但為了了信仰和永⽣生，這點最起碼的回家作業總

該做吧？不是說讀經禱告如同飲食呼吸⼀一般重要嗎？  

 

讀完各福⾳音書，問各作者：耶穌是誰？讀完保羅的書信，然後問保羅：

耶穌是誰？讀完彼得的書信，問問彼得：耶穌是誰？…… 根據他們所寫的這

些同時提及耶穌和  神的經⽂文，他們的答案是什什麼？照三位⼀一體的標準，是

否這些使徒聖賢們都成了了異異端邪教了了？怎麼這主後三百多年年由少數主教們提

出並遠遠超出了了使徒們所信的反⽽而成了了真理理，成了了基督信仰的核⼼心了了呢？究

竟誰是異異端邪教，什什麼是魔⿁鬼的作為，誰在⼈人造神、拜偶像？弟兄姐妹，要

警醒啊！漠視《聖經》真理理，盲從⼈人的教導和各種神學理理論，那是對⾃自⼰己的

信仰和⽣生命極不負責，若若最後被關在天⾨門之外，只有哀哭切⿒齒，後悔悔晚矣！ 

 

曾經有⼈人⼀一直想要與我辯論三位⼀一體的問題（我相信絕⼤大多數牧師傳道

⼈人信徒都想把我駁倒），說她⾃自⼰己是上過神學院的，⼜又參參與過《聖經》的翻

譯。我說：「那你就指定⼀一章有同時講到  神和耶穌的經⽂文，我們⼀一起來來讀

⼀一下，看看究竟  神和耶穌是⼆二位呢，還是⼀一位。」她沒有這麼做，卻試圖

⽤用幾條本⽂文討論過的模稜兩兩可或有各種問題的經⽂文來來證明她的觀點。最後，

                                                
74

 啓示錄 4:1-11 



42  

她坦認：「三位⼀一體是神學家經推論⽽而得出的結論」，卻⼜又說：「也有《聖

經》依據」。這幾條可以這樣翻譯也可那樣翻譯的經⽂文，或不確定的經⽂文，

或與許多抄本相異異的經⽂文，或與其它無數相關的經⽂文不⼀一致的經⽂文，就是眾

多三位⼀一體捍衛者的《聖經》「依據」。 

 

這些⼈人把《聖經》中許許多多明明⽩白⽩白地講   神就是   神，耶穌就是耶

穌，耶和華是唯⼀一的獨⼀一真  神的經⽂文放在⼀一邊，卻硬是要從這幾句句模稜兩兩

可或有各種問題的經⽂文去推論  神是誰。這是怎樣的邏輯思維？背後是哪個

靈？再說，  神是誰，是我們作為被造物有能⼒力力和資格去推論的嗎？看看三

位⼀一體的來來源，充其量量不都是⼈人的推論嗎？就像這位女⼠士坦承的：「三位⼀一

體是神學家經推論⽽而得出的結論」。細想⼀一下，這不是⼈人造神嗎？這不是拜

偶像嗎？為什什麼不信真  神在《聖經》⾥里里給我們清清楚楚啓示的他⾃自⼰己 - 耶

和華獨⼀一的真  神，反⽽而要信⼈人造的神？悖逆啊，悖逆！ 

 

有⼈人對他的傳道對象很失望，嘆道：「這些⼈人怎麼這麼頑固？如此掰開

揉碎了了，都不信。」其實我也可⽤用這話來來說他。因我把三位⼀一體的問題也都

掰開揉碎了了，他還是相信三位⼀一體。所以，這不僅是⼈人的頑固，更更是因為被

邪靈控制了了，被這世界之神弄弄瞎了了⼼心眼。所以，無論是清清楚楚的經⽂文，或

掰開揉碎，都可以裝作看不⾒見見，或⽤用三位⼀一體去強解。眼睛只盯著那幾句句模

稜兩兩可或有各種問題的經⽂文，說：「這些經⽂文繞不過去呀」。（既然繞不過

去，為什什麼不去認真查考到底出了了什什麼問題呢？）然⽽而，那麼多清清楚楚地

把耶穌與  神分成⼆二位的經⽂文，他卻可以視⽽而不⾒見見，毫無問題地繞過去。猶

如⼀一本算術書⾥里里到處講 1+1=2，但有幾處說 1+1=3。有⼈人就抓住這幾處

1+1=3，無視其它數不清的 1+1=2，只信 1+1=3。這是怎樣的思維和認知？

是警醒的靈嗎？其實這不奇怪。從伊甸園起，⼈人類類就在靈界激烈的爭戰之

中。撒旦陰險狡詐地設計了了⼀一個⼜又⼀一個的死亡陷阱。⼈人若若對此不警醒，必定

會掉入其中。它⽤用無神論進化論甚⾄至科學⺠民主⾃自由等給不信的⼈人上圈套；⽤用

⿈黃⽜牛巴⼒力力佛等各種偶像 - 三位⼀一體是最迷惑⼈人的偶像，給想信  神的⼈人設陷

阱。所以耶穌告誡⾨門徒：「總要警醒禱告，免得入了了迷惑。」
75

  警醒！ 

 

有個傳道⼈人告訴我，他讀神學院時，「系統神學的教授（對三位⼀一體） 

                                                
75
 ⾺馬可福⾳音 14:38 



43  

解釋起來來實在是令⼈人失望…… ⼤大家都同意這是個奧秘，⼈人無法解釋。但我總

覺得不踏實，其實這東⻄西好像是後⼈人⾃自⼰己搞出來來的。」我回答：「原本是清

清楚楚的，是魔⿁鬼給攪渾了了，所以就變成了了 ‘奧秘’。要警醒啊！如果  神沒

有清清楚楚告訴我們他是誰，卻要神學家們藉羅⾺馬皇帝的權勢搞個 ‘奧秘’ 出

來來，讓信徒都糊裡糊塗，連第⼀一戒都守不住，你想這是  神的作為嗎？」 

 

往往有⼈人在與我辯論時感到理理缺詞窮之際，會祭出最後⼀一問：「難道全

世界這麼多基督徒都信錯了了，只有你邵俊你磐⽯石教會是對的？」雖然當今不

認同三位⼀一體的不⽌止我們⼀一個教會，但確實是極少數。然⽽而，如果信仰的對

錯可以⽤用⼈人數多少來來判斷，那麼約書亞和迦勒勒就該被幾⼗十萬會眾⽤用⽯石頭打

死，以利利亞和未向巴⼒力力屈膝的七千⼈人（不及百分之⼀一的⼈人⼝口）就是拜偶像

的， 耶穌說找著永⽣生之窄⾨門的⼈人是少的，就是異異端邪說。縱觀歷史，認識真  

神、誠實傳道、明⽩白並遵⾏行行  神旨意的總是極少數。所以，不得不再次警戒

飢渴慕義尋求真  神的弟兄姐妹： 

把信仰建立在整本《聖經》上，切莫盲從⼈人的教導、教會傳統及各種

神學理理論，做個對⾃自⼰己的信仰和⽣生命負責的⼈人！  

 

 

第⼋八章． 信仰告⽩白 
 

我們的信仰是建立在整本《聖經》基礎上的。  

我們信獨⼀一的  神，聖名耶和華，是⾃自有永有、公義慈愛、全能的⽗父，

創造天地萬物和⽣生命的主。我們信耶穌基督， 神的獨⽣生⼦子，我們的救主；為

贖我們的罪⽽而被釘死在⼗十字架上，第三天從死裡復活；後升天，坐在  神的

右邊；將來來要從那裡降臨臨，審判活⼈人死⼈人。我們信聖靈，內住信徒⼼心中，帶

領我們認罪悔悔改、明⽩白真理理、遵⾏行行聖道、進入永⽣生。 

 

願聖靈帶領弟兄姐妹進入真理理 

按照整本《聖經》的教導去認識 

耶和華獨⼀一的真  神和救主耶穌基督！ 

感謝贊美天上的⽗父  神！ 



耶穌是   神嗎？ 
 

三位⼀一體或三⼀一真神的⼀一個重要核⼼心是「耶穌是  神」。通常，基督

徒都認同聖經是基督信仰的唯⼀一根基。那麼，關於耶穌是不是  神這個如

此重要的問題，我們是否更更加應該回到聖經本⾝身？⼀一個簡單卻最可靠的辦

法就是把聖經中同時提及耶穌和  神的經⽂文羅列列出來來，直接看這些經⽂文究

竟是如何闡述⼆二者的關係。這樣的信息正宗原版，避免了了⼈人的各種說法，

因⾆舌頭無⾻骨頭，直的可說成歪的，謬論可說成真理理。 

如果我們把這些經⽂文都羅列列出來來後，就會發現聖經中的確有幾節經⽂文

直接宣稱耶穌是  神，另外⼤大約有⼗十幾節經⽂文簡接說耶穌是  神，⽽而清清楚

楚地把耶穌與  神分開為⼆二個獨立的不同的個體的經⽂文卻是多得不可勝

數。例例如，使徒⾏行行傳中有三⼗十節經⽂文非常明確地把耶穌與  神分開為⼆二

位，⽽而只有⼀一節經⽂文間接地說耶穌是  神。30:1！ 如「這耶穌，神已經叫

他復活了了，我們都為這事作⾒見見證。他既被  神的右⼿手⾼高舉……」（2:32-

33）「亞伯拉罕、以撒、雅各的  神，就是我們列列祖的  神，已經榮耀了了

他的僕⼈人耶穌。」（3:13）那唯⼀一說耶穌是  神的經⽂文是「……牧養  神的

教會，就是他⽤用⾃自⼰己的⾎血所買來來的」。（20:28） 

這就如⼀一本算術書⾥里里到處講 1+1=2，但有幾處說 1+1=3。那我們應該

怎麼辦呢？我們是只盯著這幾處 1+1=3，無視其它數不清的 1+1=2，只信

1+1=3 呢？還是應該去查究⼀一下為什什麼這幾處說 1+1=3？當我們去認真考

究為什什麼這寥寥無幾的經⽂文與眾多經⽂文⼤大相徑庭時，就會發現這些直接或

間接說耶穌是  神的經⽂文都有各種問題，可分為以下四類類：1. 經⽂文被篡改

以證明耶穌是  神有聖經出處（如使徒⾏行行傳 20:28）；2. 對沒有標點符號

的原⽂文和多意字的解讀和翻譯是在三位⼀一體的教義下完成的（如約翰福⾳音

1:1）；3. 偷換概念念（如把聖經中的⽗父或⽗父  神等同於三位⼀一體中的聖

⽗父）；4. 先入為主：信徒⼼心中的三位⼀一體是「不可質疑」的信仰核⼼心，在

解讀經⽂文時都往這個核⼼心靠，即使非常牽強附會也覺得順理理成章。 

也許我們絕不信聖經被篡改過，因我們認為  神的話絕不容改動。但

是，有⼤大量量實證表明有⼀一些經⽂文的確被改動過，⽽而且有的改動是為了了證明

耶穌是  神。基於此，請弟兄姐妹以嚴肅認真的態度思考以下⼆二個問題： 

篡改經⽂文的背後是哪個靈？你願意相信這個靈要你相信的嗎？ 

 

願聖靈充滿你、開啓你、帶領你進入真理理、辨別諸靈！ 


